## gender – dictionary

english



# gender—dictionary ضاموس

عربی ————عربی











### **Acknowledgments**

The Lebanon Support team would like to particularly thank the following scholars, experts and activists:

Hosn Abboud, Sara Abou Ghazal, Maya al-Ammar, Leila el-Ali, Rodolph Gebrael, Vincent Geisser, Alexandra Ghit, Raida Hatoum, Lara Jirmanus, Dima Kaedbey, Frank G. Karioris, Farah Kobeissi, Youmna Makhlouf, Charbel Maydaa, Noémi Michel, Ahmad J. Saleh, Farah Salka, Caroline Succar, Marianna Szczygielska, Rola Yasmine, Manar Zaayter, Manal Zreika.

### **Dictionary team**

Research and Lebanon Support consultants

Adriana Qubaia Dalya Mitri

Translator Georges Freiji

Copy editor Randa Baas

**Research assistants**Sofia Agosta

Elia el-Khazen

Programme coordinator Bernadette Daou

Content and communication manager

Léa Yammine

Head of research (Editor) Marie-Noëlle AbiYaghi

Editorial designer and visual artist Patil Tchilinguirian

Published by Lebanon Support, Beirut, January 2016 With the support of the Arab Resource Collective (ARC)

Lebanon Support © 2016. All rights reserved. ISBN: 978-9953-460-29-9

The views expressed in this publication are solely those of the author(s), and do not necessarily reflect the views of Lebanon Support, Diakonia, nor its partners.

### تحية شكر وتقدير

يودّ فريق دعم لبنان أن يتوجّه بشكر خاصّ إلى الباحثين والباحثات والخبراء والخبيرات والناشطين والناشطات:

حُسن عبود، سارة أبو غزال، مايا العمّار، ليلى العلي، رودولف جبرايل، فينسنت جيسار، ألكسندرا غيت، رائدة حاطوم، لارا جرمانوس، ديما قايدبي، فرانك ج. كاريوريس، فرح قبيسي، يمنى مخلوف، شربل ميدع، نويمي ميتشل، أحمد ج. صالح، فرح سلقا، كارولين سكّر، ماريانا زكيجيلسكا، رلى ياسمين، منار زعيتر، منال زريقة.

### فريق العمل

باحثات ومستشارات في دعم لبنان

أدريانا قبيعة دالية مترى

**مترجم** جورج فریجی

تدقيق لغوي

رندة بعث

باحثين مٍساعدين

صوفيا أغوستا إيليا الخازن

**منسّقة البرنامج** برناديت ضو

مديرة المحتوى والاتصالدت

لیا یمین

مديرة الأبحاث

ماري نويل أبي ياغي

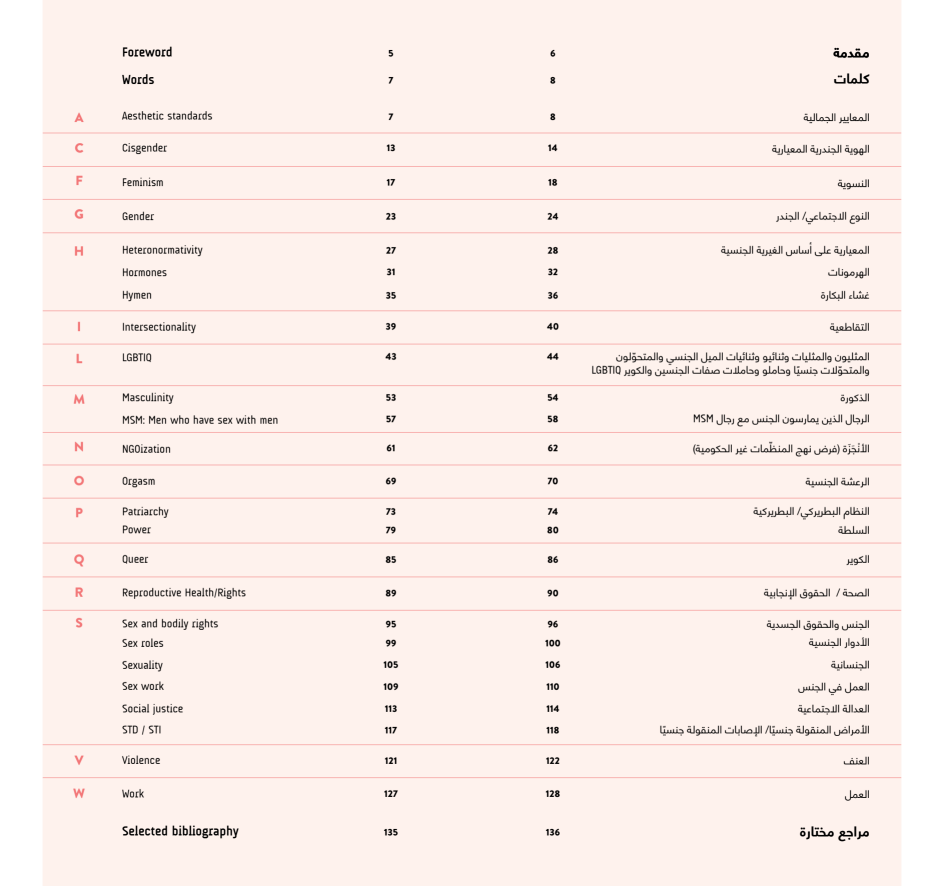
**تصميم وتخطيط** باتيل تشيلنكريان

نشره مركز دعم لبنان (Lebanon Support)، بيروت، كانون الثاني 2016 بدعم من ورشة الموارد العربية.

> دعم لبنان © 2016 جميع الحقوق محفوظة. 9-9953-460-29-9 ISBN: 978-9953

تعود الآراء الواردة في هذا المنشور إلى المؤلّف (ة/ين/ات)، ولا تعكس بالضرورة آراء دعم لبنان أو منظّمة دياكونيا أو أيٍّ من شركائها. To Bassem Chit, To all feminists and activists in Lebanon. إلى باسم شيت، إلى النسويين والنسويّات في لبنان.

### **Contents**





### **Foreword**

Lebanon Support launched its Gender Equity and Information Network, part of the Civil Society Knowledge Center, in 2013. The main purpose of this knowledge production and sharing initiative is to bring together civil society organizations, researchers, practitioners and experts working together to enhance the development of, and access to knowledge and evidence-based research, information and literature on gender issues and concerns. Research findings as well as roundtable discussions all seemed to converge on an important knowledge gap in gender literature in Lebanon: a reflection and knowledge production on concepts and terms related to gender in Arabic was quasi non-existent. Practitioner's initiatives do exist, but seem to either cover specific areas of focus often limited to gender based violence, or - if conceptualized more broadly - are displayed as glossaries.

This dictionary, that we have envisioned as a practical bilingual tool based on theoretical debates and empirical findings, aims to achieve at least the following objectives: to gather, in Arabic and English, original multidisciplinary research on gender and sexuality concepts and terms, from a feminist perspective and in a user and reader friendly format. Our aim is to look at the localized usages of the terms and concepts, examining their history and the contexts in which they have emerged, and how these concepts have "traveled", transnationally, but also between the different spheres of activism, expertise or academia.

The bilingual dictionary is constituted of 25 entries, organized in alphabetical order with their equivalent and definitions in both Arabic and English. The terms and concepts have been selected based on a series of consultations with gender academics, experts and practitioners as well as activists in Lebanon. They cover established terms and concepts along with emerging ones, in an attempt to highlight the diversity of schools of thought, of paradigms and practices.

Each entry or definition proposes a general presentation of the term, a synthetic overview of its inherent debates with a focus on its local usages and understandings. This bilingual dictionary is the result of a long and intense journey for the Lebanon Support team; we thank all experts, activists, and academics who have contributed at all stages of its inception and production and hope it contributes to creating a space and opportunity for discussions among all actors in Lebanon and the region.

### مقدمة

أطلق مركز دعم لبنان شبكة معلومات العدالة الجندرية في العام 2013 كجزءٍ من بوابة المعرفة للمجتمع المدني. يتمثل الغرض الرئيسي من هذه المبادرة للإنتاج والتبادل المعرفيين في الجمع بين منظّمات المجتمع المدني والباحثين والباحثات والمزاولين والمزاولات والخبراء والخبيرات يدا بيد للدفع قدمًا في سبيل الوصول إلى المعارف والأدبيات والأبحاث والمعلومات المستندة إلى الأدلّة عن قضايا النوع الاجتماعي، وتطويرها. وقد بدا أنّ نتائج البحوث ونقاشات الطاولات المستديرة تلتقي على وجود فجوةٍ معرفية في أدبيّات النوع الاجتماعي في لبنان، إذ يكاد ينعدم وجود أيّ تفكيرٍ وإنتاجٍ معرفي حول المفاهيم والمصطلحات المتعلّقة بالنوع الاجتماعي في اللغة العربية. صحيحٌ أنّ مبادرات عددٍ من المزاولين والمزاولات موجودةٌ بالفعل، لكن يبدو أنّها إمّا تغطّي مجالات اهتمام محددة، غالبًا ما تقتصر على العنف القائم على النوع الاجتماعي، أو أنّها ترد - إذا ما تمّت صياغة مفاهيمها بشكل أوسع - كمجرّد مسارد.

إذًا، يهدف هذا القاموس الذي تصوّرناه أداةً عمليةً ثنائية اللغة تستند إلى المناقشات النظرية والنتائج التجريبية إلى تحقيق هدفٍ واحد على الأقل، وهو جمع البحوث الأصلية المتعددة الاختصاصات حول مفاهيم النوع الاجتماعي والجنسانية ومصطلحاتهما باللغتين العربية والإنكليزية، من وجهة نظر نسوية وبتصميم سهل الاستخدام والقراءة. ويكمن قصدنا من هذا القاموس في النظر إلى الاستعمالات المحلّية للمصطلحات والمفاهيم، عبر دراسة تاريخها والسياقات التي انبثقت فيها، وكيف "انتقلت"هذه المفاهيم عابرة الحدود الوطنية لا بل أيضًا مختلف الأوساط الناشطة أو الخبيرة أو الأكاديمية.

ويتألَّف القاموس الثنائي اللغة من 25 مدخلاً، تمّ تبويبها حسب الترتيب الأبجدي مع مُقابل كلّ مصطلح وتعريفه باللغتين العربية والإنكليزية. وقد اختيرت المصطلحات والمفاهيم استنادًا إلى سلسلة من المشاورات مع الأكاديميين والأكاديميات والخبراء والخبيرات والمزاولين والمزاولات الأخصائيين جميعًا في النوع الاجتماعي، فضلاً عن مشاوراتٍ مع الناشطين والناشطات في لبنان. ويشمل القاموس المصطلحات والمفاهيم الراسخة منها والمستجدّة، في محاولةٍ لتسليط الضوء على تنوّع مدارس الفكر والنماذج والممارسات.

يقدّم كلّ مدخلٍ أو تعريفٍ عرضًا عامًا للمصطلح ولمحةً تركيبيةً عن المناقشات الملازمة لـه مع التركيز على استعمالاته وأوجه فهمـه المحلية. هـذا القامـوس الثنائي اللغـة هـو إذًا ثمـرة رحلـة طويلـة وحافلـة انطلـق فيهـا فريـق دعـم لبنـان. نتوجّه بأحرّ الشـكر إلـى كافـة الخبـراء والخبيـرات والناشـطين والناشـطات والأكاديمييـن والأكاديميـات الذيـن سـاهموا فـي جميـع مراحـل جمـع هـذا القامـوس وإخراجـه، آمليـن أن يساهم فـي خلق مساحةٍ وإتاحة فرصةٍ لإجراء المناقشات بين الأطراف الفاعلـة كلّها في لبنان والمنطقة. .

### **Aesthetic standards**

Market forces, modern imperialism and notions of beauty derived from the academic field of aesthetics for the past three centuries are shaping global constructions of gendered beauty norms. Feminist scholars and activists have analyzed beauty standards as oppressive, as limiting freedom, and conducive to an unhealthy rapport with one's body. They have also showed that the discussion about beauty, and especially feminine beauty, requires a corresponding "rhetoric about feminine ugliness", a feature which only reaffirms institutionalized or hegemonic aesthetics. Historians have shown how the philosophical discourse of aesthetic judgment – preoccupied with beauty, taste and what is beautiful in art – was influenced by Enlightenment notions of racial difference and hierarchy<sup>2</sup>.

Beauty was not a central discussion issue in postwar European and American feminist thought<sup>3</sup>. This changed in the 1990s, as evidenced by the "Beauty Myth" (1991) a bestseller by liberal, "third wave", feminist journalist Naomi Wolf. The book argued that – what she terms – the "beauty myth" is partly responsible for women's inability to achieve equality with men<sup>4</sup>. Other commentators have claimed that representations created by the ever-expanding beauty industry, the media, and even institutions, do create hegemonic beauty standards which dominate and oppress. On the one hand, feminist thinkers and activists connecting "the personal to the political" pointed out that feminine beauty standards are often profoundly internalized. On the other hand, some recent analyses have tackled the concept of agency as exercised through previously criticized beauty rituals, suggesting that women participate with their bodies in the social construction of beauty in a way that can turn their bodies into sources of empowerment<sup>5</sup>.

Internalized beauty standards are involved in the construction of body images and are based on heteronormative gender ideals (see heteronormativity). They offer narrow images of masculinity and femininity, with the latter constructed around notions of heterosexual male desire. Sexism and oppression created a need for women to control and discipline their own bodies (through diets, hair taming, body hair removal, etc). Some of the consequences of conforming to these standards are the cost of cosmetic maintenance, the risks to physical and mental health, the links to consumerism and perpetuation of a system rooted in inequalities and discriminations such as ageism, classism and racism. The "beauty myth" functions as a type of social pressure meant to keep women and non-normative bodies subordinate, since models of feminine beauty take time and energy that could be devoted to other forms of self-development<sup>6</sup>.

<sup>1</sup> Anne Anlin Cheng, "Wounded Beauty: An Exploratory Essay on Race, Feminism, and the Aesthetic Question", Tulsa Studies in Women's Literature, 2000, p. 191, available online at http://www.jstor.org/ stable/464425 [Last accessed 20.10.2015].

<sup>2</sup> **Ibid**, p. 192

- Carolyn Korsmeyer, "Feminist Aesthetics", The Stanford Encyclopedia of Philosophym Winter 2012 Edition), Edward N. Zalta (ed.), available online at http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/feminism-aesthetics/
  [Last accessed 19.10.2015].
- <sup>4</sup> Naomi Wolf, The Beauty Myth: How Images of Beauty are Used Against Women, New York, Harper Collins, 2002 (1991).
- 5 Josée Johnston, Judith Taylor, "Feminist Consumerism and Fat Activists: A Comparative Study of Grassroots Activism and the Dove Real Beauty Campaign", Signs, 2008, Vol. 33, No. 4, p. 942.
- <sup>6</sup> Mona Chollet, Beauté fatale. Les nouveaux visages d'une aliénation féminine. Paris. Zones. 2012.

Anne Anlin Cheng, "Wounded ا Beauty: An Exploratory Essay on Race, Feminism, and the Aesthetic Question", Tulsa Studies in Women's عبر الرابط: Literature, 2000 http://www.jstor.org/ عبر الرابط: stable/464/26 [20/10/2015]

### المرجع نفسه، ص. 192.

Carolyn Korsmeyer, "Feminist ق Aesthetics", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Winter 2012 Edition), Edward N. Zalta (ed.). خیر الرابط ico: http://plato.stanford. edu/archives/win2012/entries/ feminism-aesthetics/ [الزيارة اللخيرة في [19/10/2015]

Naomi Wolf, The Beauty Myth: How <sup>4</sup> Images of Beauty are Used Against Women, New York, Harper Collins, 2002 119911.

Josée Johnston, Judith Taylor, <sup>5</sup>
"Feminist Consumerism and Fat
Activists: A Comparative Study of
Grassroots Activism and the Dove Real
Beauty Campaign", Signs, 2008, Vol. 33,
No. 4, 0, 942.

Mona Chollet, Beauté fatale. Les 6 nouveaux visages d'une aliénation féminine, Paris, Zones, 2012.



في القرون الثلاثية المنصرمة، تصوغ قوى السوق والإمبريالية الحديثة ومفاهيم الجمال المستقاة من حقل الجماليات الأكاديمي، التصوّرات العالمية لمعايير الجمال المائمة على أسس جندرية. وقد اعتبر الباحثون والباحثات والناشطون والناشطات النسويات أنّ معايير الجمال قمعية، وأنّها تحدّ من الحرية وتؤدّي إلى علاقة غير صحية بين المرء وجسده. وقد أظهروا أيضًا أنّ النقاش حول الجمال، وبخاصة الجمال الأنثوي، يتطلّب في المقابل "حديثًا عن القبح الأنثوي، أوهو أمر لا يفيد سوى في إعادة التأكيد على علم الجمال ذي الطابع الممأسس أو المهيمن. وقد أوضح المؤرّخون كيف أنّ الخطاب الفلسفي عن الأحكام الجمالية – التي تنصرف إلى الجمال والذوق وما يعدّ جميلاً في الفنّ – متأثرٌ بمفاهيم عصر التنوير حول الاختلافات والهرمية العرقية.

لم يكن الجمال مسألةً أساسيةً في الفكر النسوي ما بعد الحرب في أوروبا وأميركا<sup>3</sup>. ولكن تبدّلت الحال في تسعينيات القرن العشرين، وهـ و ما يبرهنه كتاب "أسطورة الجمال" (1991)، وهـ و أحد الكتب الأكثر مبيعًا، كتبته الصحافية الليبرالية التي تنتمي إلى الموجة النسوية الثالثة ناعومي وولف. يحاجج الكتاب بأنّ ما تسمّيه وولف اصطلاحًا بـ"أسطورة الجمال" هـ و أحد أسباب عجز النساء عن تحقيق المساواة مع الرجال<sup>4</sup>. وزعم معقبون آخرون أنّ التصوّرات التي تنتجها صناعة الجمال التي لا تنفكّ تتوسّع والوسائل الإعلامية وحتى المؤسسات إنّما هي تصوّراتُ تفرز معايير جمال مهيمنة تمارس السيطرة والقمع. من جهة، أشار المفكرون والمفكّرات والناشطون والناشطات النسـويون والنسـويات الذيـن يربطـون "الجانـب الشخصي بالسياسي" إلى أنّ معايير الجمال الأنثـوي غالبًا ما تحكون ذاتيـةً بشدّة. ومـن جهـةٍ أخـرى، تنـاول بعـض التحليـلات الحديثـة مفهـوم التحكّم الذي يُمارس عبر شعائر جمالية كانت خاضعة للنقد سابقًا، وافترضت هذه التحليلات أنّ المرأة تساهم عبر جسدها في بناء مفهـوم الجمال اجتماعيًا بطريقةٍ قد تحوّل جسدها إلى مصدر لتمكينها.<sup>5</sup>

ويتمّ استحضار معايير الجمال الذاتية في بناء صور الجسد، وهي تستند إلى المثل الجندرية المعيارية على أساس الغيرية الجنسية (انظر تعريف المعيارية على أساس الغيرية الجنسية (انظر تعريف المعيارية على أساس الغيرية الجنسية). وتقدّم هذه المعايير صورًا محدودة عن الذكورة والأنوثة، علمًا أنّ الأخيرة تُبنى على رغبة الذكور الغيريين الجنسية. وقد فرضت التفرقة الجنسية والقمع على المرأة أن تتحكّم بجسدها وتطوّعه (من خلال الحمية وتسريح الشعر وإزالة شعر الجسم، إلخ). ومن جملة التبعات المترتبة عن الامتثال لهذه المعايير كلفة إجراءات التجميل والمخاطر على الصحة الجسدية والعقلية والروابط بالنزعة الاستهلاكية وإدامة نظام متجّذر في اللامساواة والتفرقة على أساس العمر والطبقة والعرق، وتعمل "أسطورة الجمال" كنوع من أنواع الضغط الاجتماعي الرامي إلى مواصلة إخضاع النساء والأجساد غير المعياريّة، نظرًا إلى أنّ نماذج الجمال الأنثوي تتطلّب وقتًا وطاقة مكن استغلالهما لتطوير الذات يطريق أخرى. أ



Much of the feminist theorizing of "beauty" and "aesthetic standards" has had an implicit white, middle class bias. Ouestions of race, (dis)ability. fatness, and sexuality further complicate this discussion. Considering a modern history where being black was associated by dominant groups with being ugly. Anne Cheng summarizes the political dilemma: "between a feminist critique of feminine beauty and a racial denial of nonwhite beauty. where does this leave the woman of color? It is unclear whether assenting to the prospect of a 'beautiful woman of color' would be disruptive of racist discourse or complicit with gender stereotypes. The new field of corpulence studies draws on queer theory to deconstruct the binaries of thin-successful vs. fat-oppressed and pushed for thinking critically about how body weight becomes incorporated in beauty standards. In addition, some gender queer (see LGBT) activists have disrupted beauty norms by addressing the way in which the global cosmetic industry constructs gender through beauty products addressed to either women or men - by for instance, pairing images of flawless feminine makeup with neatly-trimmed facial hair 10 (see Gender).

Beauty standards change throughout history, cultures, consumption patterns, and personal attitudes. The currently globally dominant standard has been constructed since the 19th century around ideals of European whiteness: tall, young, fair skin, able bodied, and possessing long silky hair are considered superior bodily features. The exportation of this beauty ideal - through colonialism, cultural imperialism, and the global market touches Lebanon too: fairness, thinness, ultra-feminine features, make-up and disciplined body hair are unspoken rules for the appropriate (classed) performance of femininity...

In certain contexts, feminist activists have opposed diets arguing they are manifestations of patriarchy directed towards taming women's bodies for instance through the "riots, not diets!" activism campaign<sup>12</sup>. They also rejected plastic surgery or other aesthetic modifications of natural bodies. In addition, new expressions of feminism have re-emerged recently that embrace symbols of femininity, fight against misogyny, and explore the cultural messages of make-up<sup>13</sup> and other potentially liberating aspects of beauty symbols. Lastly, the performance of normative beauty standards by bodies considered fat and/or non-normative can also have a subversive effect that directly challenges binary and oppressive standards of beauty 14.

- 7 Anne Anlin Cheng, op.cit, p. 191
- Blbid. p. 192.
- 9 Josée Johnston, Judith Taylor, "Feminist Consumerism and Fat Activists: A Comparative Study of Grassroots Activism and the Dove Real Beauty Campaign", Signs, Vol. 33, No. 4, 2008, p. 945.
- 10 Rodhanti Tzanelli, "Conchita's Eurovision: On aesthetic standards and transphobia battles". Open Democracu Website, 2014, available online at https://www.onendemocracy.net/ can-europe-make-it/rodanthi-tzanelli. conchita%F2%80%99s\_eurovisionnn-aesthetic-standards-andtransphobia-ba [Last accessed 19.10.2015].
- <sup>11</sup> **Melissa Tabeek**, "Lebanese Women Feel Inner Beauty Not Enough". Al-Monitor, 12 March 2015 available at: http://www.al-monitor.com/pulse/ originals/2015/02/lebanon-beautystandards-women-plastic-surgery. html# [Last accessed 19.10.2015]
- 12 Kjerstin Gruys, "Can a Feminist Diet?", Sociological Images Weblog, 14 July 2011, available online at http://thesocietypages.org/ socimages/2011/07/14/can-a-feministdiet/[Last accessed on 19.10.2015].
- Middle Eastern Women's Rights Knowledge Base, "About", Red Lips High Heels Webpage, 2015, available at http://www.redlipshighheels.com/ about/ [Last accessed 19.10.2015].
- 14 Josée Johnston, Judith Taylor, op.cit, p. 942.

Anne Anlin Cheng, المرجع نفسه, p.191.

### المرحع نفسه، ص. 192.

Insée Inhoston Judith Taylor "Feminist Consumerism and Fat Activists: A Comparative Study of Grassroots Activism and the Dove Real Beauty Campaign", Signs, Vol. 33, No. 4, 2008 n 945

- Rodhanti Tzanelli, "Conchita's Eurovision. On aesthetic standards and transphobia battles", Open Democracy Website, 2014. متاح عبر الرابط: .https://www opendemocracy.net/can-europemake\_it/rodanthi\_tzanelli/ conchita%E2%80%99s-eurovisionon-aesthetic-standards-andtransphobia-ba [الزيارة اللُـخيرة في 19/10/2015]
- Melissa Tabeek, "Lebanese Women Feel Inner Beauty Not Enough", :متاح عبر الرابط ،Al-Monitor, 12/03/2015 http://www.al-monitor.com/pulse/ originals/2015/02/lebanon-beautystandards-women-plastic-surgery. #html [الزيارة اللُّخيرة في 19/10/2015]
- Kjerstin Gruys, "Can a Feminist 1 Diet?", Sociological Images Weblog, 14 July 2011, متاح عبر الرابط: http://thesocietypages org/socimages/2011/07/14/can-afeminist-diet/ [الزيارة اللَّخيرة في
- Middle Eastern Women's Rights 13 Knowledge Base, "About", Red Lips , High Heels Webpage, 2015، متاح عبر الرابط: .http://www.redlipshighheels /com/about [الزيارة الأخيرة في 19/10/2015]
- Josée Johnston, Judith Taylor,

لقد كان معظم التنظير النسوى لـ"الجمال" و"المعايير الجمالية" متحيرًا ضمنيًا للبيض والطبقة الوسطي . وتزيد المسائل المتعلّقة بالعرق والإعاقة والبدانة والجنسانية هذه المسألة تعقيدًا. وبالاستناد إلى التاريخ الحديث حيث كانت المجموعات المهيمنة تربط بين البشرة السوداء والقبح، تلخّص آن تشينغ المعضلة السياسية: "بين النقد النسوي للحمال الأنثوي والنكران العنصري لأي حمال غير أبيض، أيّ مكانةِ للمرأة ذات البشرة الملوّنة؟ من غير الواضح إذا كان تقبّل احتمال أن "تكون امرأة ذات بشرة ملوّنة جميلة" نقضًا للخطاب العنصري أم امتثالاً للقوالب النمطية الحندرية". وقد استند مجال دراسات البدانة الحديث إلى نظرية الكوير لتفكيك ثنائيتي النحافة - النجاح والبدانة - الظلم، وشجّع على التفكير نقديًا في كيفية اندماج وزن الجسم في معايير الجمال<sup>9</sup>. بالإضافة إلى ذلك، يتحدّى بعض الناشطين والناشطات من الكوير (انظر تعريف مصطلح المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا LGBT) معايير الجمال جندريًا عبر تناول الطريقة التي تبنى بها صناعة التجميل العالمية النوع الاحتماعي من خلال مستحضرات التحميل المخصّصة إمّا للنساء أو للرحال – وذلك على سبيل المثال من خلال دمج صور لمستحضرات تجميل نسائية مثالية مع تشذيب بارع لشعر الوجه 10 (انظر تعريف النوع الاجتماعي).

تتغيّر معايير الجمال عبر التاريخ وباختلاف الثقافات وأنماط الاستهلاك والسلوكيات الشخصية. وقد بُني المعيار الحالي المُهيمن عالميًا منذ القرن التاسع عشر استنادًا إلى مثِّل الأوروبيين البيض؛ فالطول والتفاعة والبشرة الفاتحة والرشاقة البدنية والشعر الطويل الحريري تُعتبر كلّها سماتٍ جسديةً متفوّقة. ويطال تصدير هـذا المثال – عبر الاستعمار والإمبريالية الثقافية والسوق العالمية – لبنان أيضًا: فالبشرة الفاتحة والنحافة والسمات الشديدة الأنوثة ومستحضرات التجميل وإزالة شعر الجسد كلّها قواعد ضمنيـة لإبـداء الأنوثـة على نحـو ملائـم (بالاسـتناد إلـي أسـاس طبقـي). $^{1\! 1}$ 

في بعض السياقات، عارضت الناشطات النسوبات الحميات الغذائية، وحاججن بأنَّها تمظهرات للبطريركية تهدف إلى ترويض أجسام النساء - ومن بين الأمثلة على ذلك حملة "نعم للابتهاج، لا للحمية!" (riots, not diets!"<sup>12</sup>). ورفضت الناشطات النسوبات أبضًا الحراحة التحميلية أو غيرها من التعديلات التحميلية للأجسام الطبيعية. بالإضافة إلى ذلك، برزت مجددًا في الآونة الأخيرة أشكال تعبير جديدة عن النسوية، تتبنَّى رموز الأنوثة وتناضل ضدّ كراهية النساء وتستكشف الرسائل الثقافيـة لمسـتحضرات التجميـل<sup>13</sup> وغيـر ذلـك مـن الجوانـب التحرريـة المحتملة لرموز الجمال. أخيرًا، تجدر الإشارة إلى أنّ تطبيق معايير الجمال عن طريق أجسام تُعتبر بدينة و/أو غير معيارية قد يحمل بدوره أثرًا هدّامًا يتحدى معابير الحمـالُ الثنائية والقمعية بشـكل مياشر. $^{14}$ 





### Cis-gender

Cisgender or cis is a relatively new term that was popularized only in the last twenty years. Thus, The mainstream definition of cis-gender is as follows: a cis-gender person is someone whose gender identity matches the sex he or she was assigned at birth; meaning, a person born as a female and who identifies as a woman is cisgender. The term is sometimes replaced by "cis-sexual" which specifically refers to one's sex identity matching one's biological "morphology". The term "cis" has a Latin origin meaning "same side as" while "trans" shares the Latin origin and means "opposite side as". It was first used in a 1991 paper written by the German psychologist Volkmar Sigusch and later popularized in the United States mainstream discourse?. It was added to the Oxford dictionary only in 2015<sup>3</sup>.

The political power in using cisgender as an identity category for the majority of the population is to reveal the inherent and largely invisible privilege of possessing a normative gender identity and appearance for those who do. Oftentimes positions of privilege remain unnamed and thus become normalized and transparent. Possessing cisgender privileges include for example, navigating services and spaces such as public bathrooms without the threat of questioning or policing, or navigating checkpoints with a lower likelihood of arrest due to non-normative gender appearance or mismatch of the stated sex on one's identity card and their gendered self-presentation. Navigating daily life in Lebanon for visibly trans\* women poses a higher risk than for persons with a normative gender appearance (cisgender), some of this difficulty lies in the fact that these women are more harassed and questioned specifically due to their transgender identities and self-presentation<sup>4</sup>. This type of policing and lack of "cisgender privilege" falls into widespread patterns of state policing of non-normative genders and sexualities (see definitions for Gender, Sex, Hymen).

Despite the term's important political intervention in naming the norm and specifying it, it is critiqued for establishing a falsely coherent binary between trans\* and non-trans\*. Further, the term has been critiqued for replicating the gender binary, and for reaffirming essentialist positions through building on an assumption that one's gender identity can be static, stable or coherent (meaning that a person possesses a cisgender position that has not changing since their birth) as opposed to their gender being a result of performative embodied practices that are shaped by class, race, and a range of temporal factors. In this sense, the transgender versus cisgender binary functions similarly to the heterosexual-homosexual binary: while it is politically important to offset the marginalization and the associated

<sup>1</sup> Julia R. Johnson, "Cisgender Privilege, Intersectionality, and the Criminalization of CeCe McDonald: Why Intercultural Communication Needs Transgender Studies", Journal of International and Intercultural Communication, March 2013, Volume 6, Issue 2, pp. 135-144.

<sup>2</sup> Leela Ginelle, "The Word 'cisgender' is now in the Oxford Dictionary", Bitch Media, 1 July 2015, https://bitchmedia. org/post/the-word-cisgender-is-now-in-the-oxford-english-dictionary, [Last accessed 6.9.2015].

3 Ibid.

<sup>4</sup> Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", *Civil Society Review*, Lebanon Support, Issue 1, January 2015. Julia R. Johnson, "Cisgender <sup>1</sup> Privilege, Intersectionality, and the Criminalization of CeCe McDonald: Why Intercultural Communication Needs Transgender Studies", Journal of International and Intercultural Communication, March 2013, Volume 6, ISSUE 2, pp. 135-144.

Leela Ginelle, "The Word 'cisgender' <sup>2</sup> is now in the Oxford Dictionary", المتاح عبر الرابط: Bitch Media, 1.7.2015. https://bitchmedia.org/post/the-wordcisgender-is-now-in-the-oxfordglish-dictionary. [الزيارة اللخيرة في 2005/09/2015]

المرجع نفسه

Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, January 2015. الهوية الجندرية المعيارية

الهوية الجندرية المعيارية مصطلحُ جديد نسبيًا لم يَشِع إلاّ في السنوات العشرين الماضية. وهكذا، يكون التعريف السائد بالهوية الجندرية المعيارية على النحو الآتي: ذو الهوية الجندرية المعيارية شخصٌ تطابق هويته/ هويتها الجندرية الجنس الذي عُين له/ لها عند الولادة. وهذا يعني أنّ شخصًا وُلد أنثى ويرى نفسه كذلك هو شخصٌ ذو هوية جندرية معيارية. ويُستبدل المصطلح أحيانًا بمصطلح "الهوية الجنسية المعيارية" الذي يشير تحديدًا إلى هوية المـر، الجنسية المطابقة لا مورفولوجيته" البيولوجية. ولكلمة "cis" (معياري) أصل لاتيني يعني "الجانب نفسه"، في حين تعني كلمة "trans" (متحوّل) بأصلها اللاتيني "الجانب المعاكس". وتجدر الإشارة إلى أنّ المصطلح استُخدم للمرة الأولى في بحثٍ أعدّه عالم النفس وتجدر الإشارة إلى ألّ المصطلح استُخدم للمرة الأولى في بحثٍ أعدّه عالم النفس الألماني فولكمـار سـيغوش في العـام 1991، ثـمّ شـاع اسـتخدامه فـي الخطـاب السائد في الولايات المتحدة على يُضف إلى قاموس أكسفورد حتى العام 2015.

والسلطة السياسية، في استخدامها هذا المصطلح كفئةٍ من فئات الهوية بالنسبة إلى غالبيـة السـكان، تكشـف الامتيـاز المتأصّل وغيـر البـادى للعيـان إلـى حـدٍ كبيـر، المتمثّل بامتلاك هوية وهيئة جندريتين معياريتين. غالبًا ما تيقي مواقع الامتياز من دون أن تُسمّى، وتمسى بالتالي طبيعية وشفافة. وتشمل امتيازات حيازة هوية جندرية معيارية على سبيل المثال الاستفادة من عدد من الخدمات والمساحات، كالحمامـات العامـة، مـن دون أن يحيـق بـك خطـر الاسـتجواب أو المراقبـة. ومـن الامتيازات أيضًا عبور نقاط التفتيش مع احتمال أقلّ بأن يتمّ اعتقالك بسبب المظهر الجندري غير المعياري أو عدم تطابق الجنس المذكور على بطاقة الهوية مع تقديم الذات القائم على النوع الاجتماعي. ويطرح قضاء حياة يومية في لبنان بالنسبة إلى المرأة المتحوّلـة\* على نحـو بـاد للعبـان خطرًا أكبر مقارنـةً بالأشـخاص ذوى المظهـر الجندري المعياري (ذوي الهوية الجندرية المعيارية). ويكمن جزءٌ من هذه الصعوبة في حقيقة أنّ هـ وُلاء النساء أكثر تعرّضًا للمضايقات والاستجوابات، تحديدًا بسبب هويتهـنّ وتقديمهـنّ لذواتهـن اللذيـن يعكسـان تحوّلهـنّ الجنسـي ُ.ويقع هـذا النـوع مـن المراقبة، معطوفًا على غياب "الامتياز الناجم عن الهوية الجندرية المعيارية"، في خانة الأنماط الواسعة النطاق للمراقبة التي تمارسها الشرطة على الأنواع الاجتماعية والحنسانيات غير المعباريّة (انظر تعريفات النوع الاحتماعي والحنس وغشاء البكارة).

وعلى الرغم مـن التدخّل السياسي المهـمّ الـذي يضطلـع بـه المصطلـح فـي تسـمية المعيـار وتحديـده، إلاّ أنّـه موضع انتقاد لتكوينـه ثنائيـة متماسكة زورًا بيـن المتحوّليـن\* وغيـر المتحوّليـن\*. علـلـوة على ذلك، انتُقد المصطلح بوصفه تكـرارًا للثنائيـة الجندريـة، ولاعـدة تأكيـده على المواقف القائمـة على النظريـة الجوهرانيـة، وذلك مـن خلال البناء على الافتـراض بـأنّ هويـة المـرء الجندريـة يمكـن أن تكـون ثابتـة ومسـتقرّة ومتماسـكة (بمعنى أنّ الشخص يحتلّ موقعًا جندريًا معياريًا لـم يتغيّر منذ ولادتـه)، بعكس حقيقة أنّ نوعـه الاجتماعـي هـو نتيجة الممارسات المُجَسَّدة الأدائيـة التي تتشكّل وفقًا للطبقة والعـرق ومجموعـة مـن العوامـل الزمنيـة. بهـذا المعنـى، تعمـل الثنائيـة القائمـة بيـن والعـرق متحولـ/ متحولـة جنسيًا وذي/ ذات هويـة جندريـة معياريـة على غـرار الثنائيـة القائمـة بيـن الغيرى/ الغيريـة والمثلـي/ المثليـة. وفـي حيـن أنّـه مـن المهـمّ سياسـيًا معالجـة التهميش

violence against otherness by making the norm specific, the same impetus risks erasing a plethora of expressions that fall between the two ends of an allegedly coherent binary.

The term remains relatively unused in mainstream Lebanese outlets that are concerned with gender issues, perhaps owing to the fact that trans\* issues, communities, and activism are not structured the same way as they are in the United States and Western European countries<sup>5</sup>.

Transgender persons – who use the label "trans", "transsexual", "shemale" and "ladyboy" when speaking about themselves or others – often use "normal" to describe a non-trans person, and in some cases also using "straight" to communicate the same meaning (as in, a normative gender identity and not only a sexual orientation). Yet, some local uses of the term in activist circles also points to an alteration in the meaning, wherein cisgender is employed as a slur when referring to straight feminine women who display a "normative" gender presentation.

Despite the new introduction of the term in certain activist and academic circles in Lebanon who have access to feminist literature in those countries.

<sup>5</sup> على الرغم من الإدخال الجديد للمصطلح في أوساطٍ أكاديمية وناشطة معيّنة في لبنان، قادرة على الوصول إلى الأدب النسوي في تلك الدول. والعنف المُرتبط به الذي يستهدف الآخر عبر جعل المعيار محدّدًا، قد يؤدّي الزخم عينه إلى محو عددٍ كبير من التعبيرات التي تقع بين طرفَي ثنائيةٍ يُزعم أنّها متماسكة.

ويظلّ المصطلح غير مستخدَم نسبيًا في الأوساط اللبنانية السائدة المعنية بالقضايا الجندرية، وربما يعود ذلك إلى حقيقة أنّ قضايا المتحوّلين/ المتحولات\* ونشاطهم/ نشاطهن ومجتمعاتهم/ مجتمعاتهن غير منظّمة كما هي عليه في الولايات المتحدون نشاطهن ومجتمعاتهم/ مجتمعاتهن غير منظّمة كما هي عليه في الولايات المتحدون ودول أوروبا الغربية أو المتحوّل جنسيًا – الذين يعتمدون تسمية "المتحوّل" و"المتحوّل جنسيًا" و"شيميل/shemale" و"لايدي بـوي/ladyboy" عند الحديث عن أنفسهم أو عن الآخرين – كلمة "طبيعي" لوصف شخصٍ غير متحوّل، ويستخدمون في بعض الحالات أيضًا كلمة "قويم" لإيصال المعنى نفسه (كما هو الحال في الهوية الجندرية المعيارية، لا في التوجّه الجنسي فحسب). وعلى الرغم من ذلك، يشير بعض استخدامات المصطلح المحلية في أوساط الناشطين/ الناشطات إلى تغييرٍ في المعنى، حيث يُستخدم مصطلح "الهوية الجندرية المعيارية" كعبارة تحقيرية عند الإشارة إلى المرأة الأنثى القويمة التي تُظهرُ عرضًا جندريًا "معياريًا".



### **Feminism**

"Feminism" is an umbrella-term for an array of global social movements and schools of thought with significant political impact since the early 19th century. Historically, different feminist movements have been shaped by (and shaped) political ideologies such as liberalism, socialism and recently, Islamism. These multiple feminisms converged around agendas for action against gender oppression, for gender equality and increasingly nowadays, sexual liberation.

From the perspective of social movements, a significant development in the past two decades is the global spread of the Anglo-American version of liberal feminism through international organizations such as the UN, and its institutionalization through NGOization (see NGOization). At the same time, autonomous or semi-autonomous feminist movements that are based on more radical or local critiques, have also witnessed a certain level of globalized travel in the past few decades<sup>1</sup>, including for example women's fights against war and for indigenous rights (see Social Justice). Further, deconstructivist approaches as well as post-colonial and intersectional perspectives have increased in visibility within feminism as an intellectual current in the past twenty years. While European and American academic and militant feminists have cultivated significant transnational connections, the frequent divergence between scholarly work and grassroots realities and struggles (at least in settings where gender and feminist studies are highly institutionalized) cannot be ignored.

A canonized way of narrating the history of modern feminism in Europe and the United States is also to divide it into three waves: the "first wave" spans the end of 19th to the middle of the 20th, the "second wave" unfolded in the 1960s and 1970s and the "third wave" began in the 1990s until nowadays. In the 1960s, distinct movements and feminist theories were born out of competing opinions about the manifestations of oppression and discrimination as well as about the best ways to address them. According to this meta-narrative, the main currents were: liberal feminism (claiming that gender inequality is based on cultural beliefs and social constructs that are easy to change), Marxist feminism (linking capitalism and women's oppression), radical feminism and lesbian feminism. Radical feminism critiques the violence of male domination through familial structures and control on sexuality, and lesbian feminism is seen to have brought in an analysis of heterosexuality as a tool of patriarchy used to dominate women and queer persons (see patriarchy).

In Lebanon, the history of feminist movements can be - and has been -

<sup>1</sup> Sonia E. Alvarez, "Beyond NGOization? Reflections from Latin America", In Theorizing NGOs: States, Feminism and Neoliberalism, Durham, NC, Duke University Press, 2015, pp. 285-300. Sonia E. Alvarez, "Beyond NGOization? <sup>1</sup> Reflections from Latin America", *In Theorizing NGOs: States, Feminism and Neoliberalism*, Ducham, NC, Duke University Press, 2015, pp. 285-300.

Rita Stephan, "Four Waves of <sup>2</sup> Lebanese Feminism." *E-International*  النسوية

"النسوية" مصطلح شامل لمجموعة من الحركات الاجتماعية العالمية والمدارس النسوية" دات تأثير سياسي كبير منذ أوائل القرن التاسع عشر. وقد تشكّلت مختلف الحركات النسوية تاريخيًا بفعل الأيديولوجيات السياسية (وشكّلتها) كالليبرالية والاشتراكية ومؤخرًا الإسلامية. وتلاقت هذه الحركات النسوية المتعدّدة حول أجنداتٍ لمكافحة القمع القائم على أساس النوع الاجتماعي، والعمل على تحقيق المساواة الجندرية، والتحرّر الجنسي على نحوٍ متزايد في الوقت الحاضر.

من منظور الحركات الاجتماعية، تمثّل التطوّر الكبير في العقدين الماضيين بالانتشار العالمي للنسخة الأنغلو-أميركية من النسوية الليبرالية عبر المنظّمات الدولية كالأمم المتحدة، ومأسسة هذه النسخة عن طريق الأنجزة (راجع تعريف الأنجزة). وفي الوقت عينه، شهدت الحركات النسوية المستقلّة أو شبه المستقلّة، القائمة على نقدٍ أكثر راديكالية أو محليةً، درجةً معيّنةً من التوسّع المُعَولَم في العقود القليلة المنصرمة لتشمل مثلاً نضال المرأة ضدّ الحرب ونصرة حقوق السكان الأصليين (راجع تعريف العدالة الاجتماعية). علاوةً على ذلك، تبدّت مقاربات التفكيكية ومنظورات التقاطعية وما بعد الاستعمار بوضوحٍ أكبر في الحركة النسوية بوصفها تيارًا فكريًا في السنوات العشرين الأخيرة. وفي حين أنّ النسويات الأكاديميات والمناضلات، الأوروبيات منهنّ والأميركيات، أقمن اتصالاتٍ عبر وطنية مهمة، إلاّ أنّه لا يمكن تجاهل التباعد المتكرّر بين العمل الأكاديمي من جهة والحقائق والنضال على مستوى القاعدة الشعبية من جهة أخرى (أقلّه في المجالات التي تتّسم فيها الدراسات النسوية والجندرية بدرجةٍ عالية من المأسسة).

أمّا الطريقة المعتمدة في سرد تاريخ الحركة النسائية الحديثة في أوروبا والولايات المتحدة، فتقضي بتقسيمها إلى ثلاث موجات: "الموجة الأولى" التي امتدّت من نهاية القرن التاسع عشر إلى منتصف القرن العشرين، و"الموجة الثانية" التي تكشّفت في ستينيات القرن العشرين وسبعينياته، و"الموجة الثالثة" التي بدأت في تسعينيات القرن الماضي ولا تزال مستمرةً حتى اليوم. في الستينيات، وُلدت حركاتُ ونظرياتُ نسويةٌ مميّزة من رحم الآراء المتعارضة بشأن تمظهرات القمع والتفرقة وأفضل السبل لمعالجتها. ووفقًا لهذه السردية الوصفية، كانت التيارات الرئيسة هي والبنى اللاجتماعية التي يتبعم أنّ اللامساواة الجندرية تستند إلى المعتقدات الثقافية والبنى الاجتماعية التي يسهل تغييرها)، والنسوية الماركسية (التي تربط الرأسمالية بقمع المرأة)، والنسوية الراديكالية (التي تنتقد العنف الذي تمارسه الهيمنة الذكورية من خلال البنى العائلية والتحكّم بالجنسانية) وأخيرًا النسوية المثلية (التي ينظّر إليها بوصفها قدّمت تحليل الغيرية الجنسية للبطريركية كأداةٍ تستخدمها للهيمنة على المرأة والكوير (راجع تعريف البطريركية).

وفي لبنان، يمكن – وتمّ بالفعل – وصف تاريخ الحركات النسوية أيضًا باعتماد التصنيف إلى موجات، لكنّه يشتمل على أربع مراحل (أو "موجات")<sup>2</sup>، أثّر فيها كلّها الإرث ما بعد الاستعماري ومرحلة إلغاء الاستعمار، واتّسمت أيضًا بالتحوّلات التنظيمية. فقد رُبطت "الموجة الأولى" بالكفاح الوطني في سبيل الاستقلال described also using the wave categorization, but includes four stages (or

The feminist movement that shaped the most recent, fourth, wave in Lebanon tackled the social role of gender, the struggle against male oppression and patriarchy, and is rooted in local LGBT activism<sup>5</sup> (see LGBT). These groups, activists, and NGOs raised issues that were not addressed previously such as questions of sexual identity, bodily rights, women's right to pass on their nationality, but also domestic violence and abuse of female domestic workers (see Work, Sex and Bodily Rights). These movements also stressed the need to relate more to local contexts and drew heavily on postcolonial feminism, as well as academic debates on gender and sexuality (see Sexuality).

In general, historians have attempted to add a more complex view of the waves system of categorization. They argued that in "first wave" feminism, the movements were concerned with obtaining basic political rights for women; while the "second wave" were more radical and demanded gender equality and women's liberation; and "third wave" feminism placed identity (sexual, racial, social class) at the center of gender struggle, in a context of post-colonial and neoliberal globalized societies. In addition, historians such as Linda Nicholson critiqued the metaphor of the "wave" arguing that it is "historically misleading and not helpful politically" because it imposes a false homogeneity within "waves", thereby obscuring forms of activism occurring "between waves". This critique can also be applied to classifications of feminist activism in Lebanon, especially for the period of the civil war. In general, the waves approach can be critiqued for universalizing a US-centric chronology and model of women's activism. In this way, most of the 20th century grassroots women's activism and militancy occurring under the banner of anti-colonial movements, from Palestine to Nicaragua to Rojava, ends up discarded since it does not fit neatly into the three wave classification. Postcolonial and intersectional approaches have been some of the key conceptual and methodological interventions in academic feminism

- <sup>2</sup> Rita Stephan, "Four Waves of Lebanese Feminism." *E-International* Relations. 7 November 2014.
- <sup>3</sup> Bernadette Daou, "Feminism in Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Issue 1, January 2015

### 4 Ibid

### <sup>5</sup> Marie-Noëlle AbiYaghi,

L'altermondialisme au Liban : un militantisme de passage. Logiques d'engagement et reconfiguration de l'espace militant (de gauche) au Liban, Université de Paris 1-La Sorbonne, doctorat de science politique, 2013.

- <sup>6</sup> Linda Nicholson, "Feminism in 'Waves': Useful Metaphor or Not?" in Carole R. McCann and Seung-Kyung Kim (Eds.) Feminist Theory Reader: Local and Global Perspectives, New York, Routledge, 2013, p.50.
- <sup>7</sup> Sonia E. Alvarez, op.cit; Islah Jad, "The NGO-Ization of Arab Women's Movements" In Feminisms in Development: Contradictions, Contestations and Challenges, London, Zed Books, 2007,pp. 177-90.
- <sup>8</sup> Kimberle Crenshaw, "Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of color", Stanford Law Review, Vol.43, No.6, 1991, pp. 1241-1299; Patricia Hill Collins, "Learning from the outsider within: The sociological significance of black feminist thought", Social problems, Vol. 33, No. 6, 1986, pp.514-532.

Bernadette Daou, "Feminism in <sup>3</sup> Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Issue 1, January 2015

### المرجع نفسه.

### Marie-Noëlle AbiYaghi,

L'altermondialisme au Liban : un militantisme de passage. Logiques d'engagement et reconfiguration de l'espace militant (de gauche) au Liban, Université de Paris 1-La Sorbonne, doctorat de science politique, 2013.

Linda Nicholson, "Feminism in Waves; Useful Metaphor or Not?" in Carole R. McCann and Seung-Kyung Kim (Eds.) Feminist Theory Reader: Local and Global Perspectives, New York, Routledge, 2013, p.50.

Sonia E. Alvarez ألمرجع نفسه؛ Islah Jad, "The NGO-Ization of Arab Women's Movements" in Feminisms in Development: Contradictions, Contestations and Challenges, London, Zed Books, 2007, pp. 177–90.

Kimberle Crenshaw, "Mapping the amargins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of color", Stanford Law Review, Vol.43, No.6, 1991, pp. 1241-1299; Patricia Hill Collins, "Learning from the outsider within: The sociological significance of black feminist thought", Social problems, Vol. 33, No. 6, 1986, pp.514-532.

في العام 1943 وتمحورت حول المطالب المنادية بمنح المرأة حقوقها السياسية وحول المسائل التي تطرحها الهوية الوطنية. أمّا نسويات الجيل الثاني، فأعربن عن أفكارهنّ ومطالبهنّ في إطار اليسار العربي الناشئ، وبالتالي في إطار الحركات الاشتراكية الأوسع التي برزت في ستينيات القرن المنصرم أ. ثمّ ظهرت الموجة الثالثة في مرحلة ما بعد الحرب وفي سياقٍ سريع الأنجَزة أ. وتجدر الإشارة إلى أنّ المؤتمر العالمي الرابع المعني بحقوق المرأة الذي عُقد في بيجينغ في العام 1959، شكّل حدثًا رئيسًا لتعريف المجتمع المدني ومنظّماته الآخذة في الازدياد بمصطلحات النشاط في قضايا النوع الاجتماعي.

أمّا الحركة النسوية التي شكّلت الموجة الرابعة والأحدث في لبنان، فتناولت الدور الاجتماعي الـذي يؤديـه الجنـدر والنضـال ضـدّ القمـع الذكـوري والنظـام البطريركـي، وهـي الموجة المتجدّرة محليًا في نشـاط المثلييـن والمثليـات وثنائيـي وثنائيـات الميـل الجنسـي والمتحوليـن والمتحولات جنسـيًا (راجع تعريـف المثليـن والمثليـات وثنائيـي وثنائيـات الميـل الجنسـي والمتحوليـن والمتحولات جنسـيًا). وأثـارت هـذه المجموعـات والمنظمـات غيـر الحكوميـة وهـؤلاء الناشـطون القضايـا التـي لـم يتـم تناولهـا فـي السابق، كمسائل الهويـة الجنسية والحقـوق الجسدية وحـق المرأة في منح جنسـيتها، بالإضافـة إلـى العنـف المنزلـي وإسـاءة معاملـة العامـلات فـي المنـازل (راجـع تعريـف العمـل والجنس والحقـوق الجسدية). وقح أكّدت هذه الحركات أيضًـا علـى الحاجـة إلـى السـياقات المحليـة، وبنـت إلـى حـدٍ كبيـر علـى نسـوية مـا بعـد الاسـتعمار وعلـى المناقشـات الأكاديميـة حـول النـوع الاجتماعـي والجنسـانية (انظـر الحـن الحنـانية).

عمومًا، حاول المؤرخون/ المؤرخات أن يضيفوا وجهة نظر أكثر تعقيدًا عن نظام التصنيف إلى موجات. فحاججوا بأنّ الحركات كانت معنيةً بالحصول على الحقوق السياسية الأساسية للمرأة في "الموجـة النسـوية الأولـي"، في حيـن أنّ نسـويات "الموجـة الثانيـة" كنّ أكثر راديكاليـةً وطالبـن بالمسـاواة الجندريـة وبتحرّر المـرأة، بينمـا وضعت "الموجة النسوية الثالثة" الهوية (الجنسية والعرقية والطبقية الاجتماعية) في قلب النضال في مسائل النوع الاجتماعي، في إطار مجتمعاتٍ مُعَولَمة ونيوليبرالية في مرحلة ما بعد الاستعمار. بالإضافة إلى ذلك، انتقد بعض المؤرخين/ المؤرّخات مثـل لينـدا نيكولسـون اسـتعارة "الموجـة"، معتبريـن أنّها "مضلِّلـةٌ تاريخيًـا وغيـر مفيـدة سياسيًا"، إذ تفرض تجانسًا كاذبًا ضمن "الموجات"، ما يعتّم بالتالي على أشكال من النشاط برزت "بين الموجات"<sup>6</sup>. ويمكن أيضًا إسقاط هذا النقد على تصنيف النشاط النسوى في لبنان، ولاسيما في فترة الحرب الأهلية. يمكن بصورةِ عامة نقد المقاربة المعتمدة على التصنيف إلى موحات لأنَّه يعمم تأريخًا للنشاط النسائي ونموذجًا عنه يتمحور كلاهما حول الولايات المتحدة. فبهذه الطريقة، ينتهى الحال بأنّ يتمّ إهمال معظم نشاط نساء القاعدة الشعبية ونضالهنّ في القرن العشرين تحت راية الحركات المناهضة للاستعمار، من فلسطين إلى نيكاراغوا ومرورًا بكردستان السورية، إذ إنّ نشاطًا ونضالاً كهذين لا يمكن ضمّهما بشكل تام إلى التصنيف إلى ثلاث موجات<sup>7</sup>. شـكّلت مقاربتـا مـا بعـد الاسـتعمار والتقاطعيـة المناهيميـة المفاهيميـة المفاهيميـة والمنهجيـة الرئيسـة فـي النسـوية، حركـةً أكاديميـة وممارسـةً ناشـطة (راجـع تعريـف

and feminist activist practice (see Intersectionality). "Doing" postcolonial feminism entails including ethnicity, race and an awareness of colonial pasts and postcolonial contexts in feminist knowledge production. In this sense, feminist approaches have been a central foundation to postcolonial theory. They aim to highlight the effect of colonialism and racism, and ultimately to end an imperialist, universalizing concept of sisterhood among women. Postcolonial academic feminism has also exposed the inability of white middle class feminism to properly hear the experiences of women living in postcolonial environments. For example, in her article on the topic, Chandra Talpade Mohanty pointed to the transformation of so-called 'Third World' women within feminist discourses into "objects" of representation, which enables European and North American feminists to turn themselves into self-representing "subjects", clearly maintaining unequal power relations 10.

Another critique to mainstream North American and European feminism has been posed through Islamic feminism. First discussed by Iranian intellectuals in the 1990s, this form of women's activism has been branded by Stephanie Latte Abdallah as a "post-ideological" movement<sup>11</sup>. Valentine Moghadam has argued that it represents an indigenous inflection of feminism, able to counter cultural relativist arguments which deemed the criticism of certain inequitable gender practices as a foreign imposition, but also capable of affirming the benign character of practices such as veiling, often discussed by secular feminists as a discriminative practice<sup>12</sup>. In the U.S. context, "post-feminism" is a theoretical and activist position gaining a growing interest. According to Misha Kavka, post-feminism denotes an abandonment of women and even gender as privileged categories of feminist scholarship while producing knowledge that is informed by previous "feminist waves", and doing so in a way that "redefines universalism itself" 13.

Feminist activism in Lebanon – whether through NGOs, underground or above ground queer and feminist groups, or through public protests – continues especially in the wake of the Arab revolt and the subsequent political conditions. Various calls for the end to the patriarchal-sectarian system persist, for example through the most recent organizing of a feminist bloc as part of the protests taking place against corruption and the garbage crisis in Beirut. The bloc is not only bringing to light how the corrupted sectarian system is inherently based on patriarchal discrimination – evident for example in the group's adoption of slogans such as "the patriarchal system is a killer" – but is also challenging sexual harassment and violence against women within the garbage crisis movement itself and its street protests. 14.

- <sup>9</sup> Danielle Haase-Dubosc, Maneesha Lal, "De la postcolonie et des femmes : apports théoriques du postcolonialisme anglophone aux études féministes", *Nouvelles Questions Féministes*, Vol. 25, No.3, 2006, pp. 32-54.
- <sup>10</sup> Chandra Talpade Mohanty, "Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial discourses", *Boundary*, Vol. 2, 1984, pp.333-358.
- Stephanie Latte Abdallah, "Islamic Feminism Twenty Years On: The Economy of A Debate and new Fields of Research", translated by Ethan Rundell, Cairn info, available at http://www.cairn-int.info/article. php?ID\_ARTICLE=E\_CRII\_046\_0009 [Last accessed 1.11.2015].
- <sup>12</sup> Valentine Moghadam, "Islamic Feminism and Its Discontents: Toward a Resolution of the Debate", Signs: Journal of Women in Culture and Society, Vol. 27, No. 4, 2002.
- "Misha Kavka, "Introduction" in Misha Kavka and Elisabeth Bronfen (eds.) Feminist Consequences: Theory for the New Century, New York, Columbia University Press, 2001, pp. ix-xxvi.
- <sup>16</sup> Sawt al-Niswa, "Man Yakhaf min al-Tawtheeq?" [Who is Afraid of Documentation?], Sawt al-Niswa, available at: http://sawtalniswa.com/ article/520 [Last accessed 3.10.2015].

Danielle Haase-Dubosc, Maneesha <sup>a</sup> Lal, "De la postcolonie et des femmes : apports théoriques du postcolonialisme anglophone aux études féministes", Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25, No.3, 2006, pp. 32-54,

Chandra Talpade Mohanty, "Under <sup>10</sup> Western eyes: Feminist scholarship and colonial discourses", *Boundary*, Vol. 2, 1984, pp.333-358.

Stephanie Latte Abdallah, "Islamic " Feminism Twenty Years On: The Economy of A Debate and new Fields of Research", translated by Ethan متاح عبر الرابط: Rundell, Cairn info http://www.cairn-int.info/article. php?ID\_ARTICLE=E\_CRIL\_046\_0009 [0]/11/2015 [الإيارة الكورة ع

Valentine Moghadam, "Islamic <sup>12</sup> Feminism and Its Discontents: Toward a Resolution of the Debate", *Signs:* Journal of Women in Culture and Society, Vol. 27, No. 4, 2002.

Misha Kavka, "Introduction" in Misha <sup>13</sup>
Kavka and Elisabeth Bronfen (eds.)
Feminist Consequences: Theory for
the New Century, New York, Columbia
University Press, 2001, pp. ix-xxvi.

للموت النسوة، "من يخاف التوثيق؟"، صوت النسوة، متاح عبر الرابط: http://sawtalniswa.com/article/520، [الزيارة الأخيرة في 03/10/2015] التقاطعية). فـ "ممارسة" نسـوية مـا بعـد الاسـتعمار تسـتلزم ضـمّ الإثنيـة والعـرق وامتلاك وعي بالماضي الاسـتعماري وسياقات مـا بعد الاسـتعمار في إنتاج المعرفة النسوية. بهذأ المعنى، شكّلت المقاربات النسوية أساسًا بالغ الأهمية لنظرية ما بعد الاسـتعمار، وهي مقارباتٌ تهدف إلى تسليط الضوء على تأثير الاسـتعمار والعنصرية، وإلى القضاء على المفهوم الإمبريالي والتعميمي للأخوّة بين النساء. كذلك، كشفت الحركـة النسـوية الأكاديميـة في مرحلـة مـا بعـد الاسـتعمار عجـز نسـويات الطبقـة الوسطى البيض عن الاسـتماع على الوجه الصحيح إلى تجارب النساء اللواتي يعشن في بيئـات مـا بعد الاسـتعمار . على سبيل المثال، أشارت المنظرة النسـوية شاندرا تالبيد موهانتي، في مقـالٍ تناولـت فيـه هـذه المسـألة، إلى تحـوّل نسـاء مـا يُسـمّى بـ"العالـم الثالـث" في الخطابـات النسـوية إلى "أغـراضِ" تمثيليـة، مـا يتيـح للنسـويات الأوروبيـات والأميركيـات الشـماليات تحويـل أنفسـهنّ إلـى "أفـراد" يمثّلـون أنفسـهم، وهـذا يبقـي بوضـوح على علاقـات القـوة غيـر المتكافئـة"أ.

وقد تمّ توجيه نقدٍ آخر للنسوية الأوروبية والأميركية الشمالية السائدة، وذلك من خلال النسوية الإسلامية، وهي نظريةً صاغتها أولاً المفكّرات الإيرانيات في تسعينيات القرن العشرين، ووصفتها ستيفاني لاتي عبد الله بأنّها حركة "ما بعد أيديولوجية". القرن العشرين، ووصفتها ستيفاني لاتي عبد الله بأنّها حركة "ما بعد أيديولوجية "الوحاجية النسوية، قادرًا على مواجهة الحجج النسبوية الثقافية التي اعتبرت أنّ انتقاد بعض الممارسات الجندرية غير المتكافئة إنّما هو نوعٌ من فرضٍ أجنبي. كذلك، رأت مقدم أنّ النسوية الإسلامية قادرةٌ على تأكيد الطابع الحميد لعددٍ من الممارسات كارتداء الحجاب الذي غالبًا ما ترى فيه النسويات العلمانيات ممارسةً تفريقية . وفي السياق الأميركي، يُعدّ الموقف "ما بعد النسوي" موقفًا نظريًا وناشطًا يكتسب اهتمامًا متزايدًا. ووفقًا لميشا كافكا، تحلّ الحركة ما بعد النسوية على العدول عن اعتبار النساء والنوع الاجتماعي فئتين تتمتّعان بامتيازٍ خاص في البحوث النسوية السابقة"، وذلك بطريقة «تعريف الكونية نفسها":

أمّا النشاط النسوي في لبنان – سواء عبر الاحتجاجات العلنية أم عبر المنظّمات غير الحكومية والمجموعات النسوية ومجموعات الكوير، السرية منها وغير السرية غير الحكومية والمجموعات النسوية ومجموعات الكوير، السرية منها وغير السرية – فيتابع مسيرته، وبخاصة غداة الانتفاضة العربية والظروف السياسية اللاحقة. ولا تزال دعواتٌ مختلفة تنادي بوضع حدٍ للنظام البطريركي - الطائفي، كما هي الحال على سبيل المثال مع تشكّل كتلة نسوية مؤخرًا شاركت في الاحتجاجات الجارية ضدّ الفساد وأزمة النفايات في بيروت. تسلّط الكتلة الضوء على كيفية قيام النظام الطائفي الفاسد بطبيعته على التفرقة البطريركية – وهو ما تبدّى جليًا في اعتماد المجموعة مثلاً على بعض الشعارات، ومنها "النظام الأبوي قاتل" – لا بل إنّها تعترض أيضًا على التحرّش الجنسي والعنف بحقّ المرأة داخل الحركة التي نشأت بفعل أزمة النفايات وفي الاحتجاجات التي عمّت الشوارع.

### Gender

Until the middle of the 20th century, "gender" was used to name only the grammatical category that classifies nouns into feminine, masculine and neuter or distinguishes animate from inanimate objects. Currently, "gender" is used when referring to social identities such as "woman", "trans", "man" or "other". Although the same word "jins" is used to denote both gender and sex in Arabic (as well as "sexual act"), the modern differentiation between sex (male-female; مذكر - مؤنث) and gender (man-woman; ارجل - أمرأة) exists today.

In English, a common way to define gender is by distinguishing it from sex: whereas sex is understood as biological, gender is socially constructed. Overall, the differentiation between biological sex and constructed gender is problematic. Recent research has argued that so-called "biological sex" is also gendered. For instance, Anne Fausto-Sterling points out that there is enough evidence in biology that suggests that sex is a spectrum of possibilities, rather than a solid male-female binary, which is also argued by Intersex persons. Assumptions about gender have shaped scientific research so that a male-female binary system is imposed on a far greater variety of configurations in humans, animals and plants.

Debates about "gender" (and its relation to "sex" and sexuality) are central to feminist theory. The term "gender" was popularized in the 1970s in the United States and Europe in order to combat biological determinism - claims that women's social subordination was rooted in their physical "otherness" (i.e. that because they are female, they are inferior). Such claims were equally widespread across the Middle East and a fight against the naturalization of women's subordination was led by renowned feminists such as Nawal al-Saadawi in Egypt<sup>2</sup>, and the feminists of the second wave in Lebanon who In the North الأدوار الاحتماعية contended the normalization of gender roles. American academy, Marxian feminists like Shulamith Firestone and Gayle Rubin claimed that "gender" referred to social conceptions about masculinity and femininity that built on an exaggeration of biological differences between women and men. They defined "gender" as a historically variable social construction<sup>3</sup>. Their insights were incorporated into psychoanalytical approaches and constructivist theories which highlight the importance of early childhood socialization for subordinating women to men and creating normative masculinities and femininities. All three stances support the idea that women and men exist as groups and that certain experiences and social expectations bind some persons into the category "women". Because of this, they have been termed "gender realist" approaches. The political implications of the realist definition of "gender" is that claims for gender

<sup>1</sup> Joy L. Johnson and Robin Repta, "Sex and Gender," *Designing and* Conducting Gender, Sex, and Health Research, 2012, p. 20.

<sup>2</sup> Nawal al-Saadawi, Al-mar'ah wa al-jins [Women and Sex], Cairo, al-Mustqbal Publishing, fourth edition,

<sup>3</sup> Jane Pilcher and Imelda Whelehan, 50 Key Concepts in Gender Studies, Sage, 2004, p. 56. Joy L. Johnson and Robin Repta, <sup>1</sup>
"Sex and Gender," Designing and
Conducting Gender, Sex, and Health

Research, 2012, p. 20.

<sup>2</sup> نوال السعداوي، المرأة والجنس، القاهرة، دار ومطابع المستقبل، الطبعة الرابعة، 1990 (الطبعة الأولى 1969).

Jane Pilcher and Imelda Whelehan, <sup>3</sup> 50 Key Concepts in Gender Studies, Sage, 2004, p. 56. النوع الاجتماعي/ الجندر

حتى منتصف القرن العشرين، كان مصطلح "النـوع الاجتماعـي" يُسـتخدم فحسـب للدلالـة على الفئـة النحويـة التـي تصنّـف الأسـماء بيـن مؤنّـث ومذكّـر ومـا ليـس أيّـا منهمـا، أو تميّـز بيـن الأشياء الحيّـة وتلـك الجامـدة. حاليّـا، يُسـتخدم تعبيـر "النـوع الاجتماعي" عند الإشارة إلى الهويات الاجتماعية كـ"الـمرأة" أو "المتحوّل/ة جنسيًا" أو "الرجل" أو "غير ذلك". وعلى الرغم من أنّ كلمـة "جنس" عينها تُستخدم للدلالـة على كلٍ من النـوع الاجتماعي والجنس في اللغـة العربيـة (وعلى "الفعـل الجنسي" كذلك)، إلاّ أنّ التفريـق الحديـث بيـن الجنس (مذكّـر - مؤنـث) والنـوع الاجتماعي (رجـل - امـرأة) قائـمٌ اليـوم.

أمّا في اللغة الإنكليزية، يُعدّ التمييز بين النوع الاجتماعي والجنس طريقةً شائعةً لتعريف النوع الاجتماعي؛ ففي حين يُفهم الجنس في إطارٍ بيولوجي، يُبنى النوع الاجتماعي على أساسٍ اجتماعي. وعمومًا، يُعدّ التفريق بين الجنس البيولوجي والنوع الاجتماعي المبني إشكاليًا. وقد حاججت البحوث التي أُجريت مؤخّرًا بأنّ ما يُسمّى بـ"الجنس البيولوجي" قائمٌ هو أيضًا على أساس النوع الاجتماعي. على سبيل المثال، تشير آن فاوستو - ستيرلينغ إلى أنّه ثمة أدلة كافية في علم الأحياء تشير إلى أنّ الجنس هو مجموعةٌ من الاحتمالات، وليس عبارة عن ثنائيةٍ صلبةٍ قوامها الذكور والإناث، وهذه هي أيضًا الحجة التي يقيمها حاملو/ حاملات صفات الجنسين. وقد بلورت الافتراضات حول الجنسين البحوث العلمية بحيث يتمّ فرض نظام ثنائي ذكري أنثوي على مجموعة متنوّعة وأكبر بكثير من التكوينات لدى البشر والحيوانات والناتات!

يُعدّ الجدل حـول "النـوع الاجتماعـي" (وعلاقتـه بـ"الجنـس" و"الجنسانية") مركزيًـا بالنسبة إلى النظرية النسوية. فقد شاع مصطلح "gender" (النوع الاجتماعي) في سبعينيات القرن العشرين في الولايات المتحدة وأوروبا لمكافحة الحتمية البيولوجية، أي الزعم بأنّ تبعية المرأَّة على الصعيد الاجتماعي متجدِّرة في "تغايرها". الجسدي (أي أُنّها أدني لأنّها أنثي). وكان هذا الزعم منتشرًا بصورة متساوية في جميع أنحاء الشرق الأوسط، وقد قادت الكفاحَ ضدّ تطبيع تبعية المرأة نسوياتُّ شهيرات مثل نوال السعداوي في مصر<sup>2</sup>، ونسويات الموجة الثانية في لبنان اللواتي تصدّين لتطبيع الأدوار الاجتماعية. وفي الأوساط الأكاديمية في أميركا الشمالية، حاججت نسويات ماركسيات مثل شولاميث فايرستون وغايل روبن بأنّ "النوع الاجتماعي" يشير إلى مفاهيم اجتماعية حول الذكورة والأنوثة استندت إلى مبالغةً في الاختلافات البيولوجية بين المرأة والرجل. عرّفت النسوبات الماركسيات "النوع الاحتماعي" باعتباره بناءً احتماعيًا متغيّرًا عبر التاريخ، وأدرجت وجهات نظرهـنّ في مقاربات التحليل النفسي والنظريات البنيويـة التي تسلّط الضـوء على أهمية التنشئة الاجتماعية في مرحلة الطفولة المبكرة بغيَّة إخضاء المرأَة للرجل وصَوْغ أنماطٍ معيارية من الذكورة والأنوثة. وتدعم المواقف الثلاثة كلُّها ، فكرة أنّ النسّاء والرجال يوجدون كمجموعات، وأنّ بعـض التجارب والتوقعات الاحتماعية بأسر بعض الأشخاص في فئة "المرأة". ويسبب ذلك، وُصفت هذه المقاربات بالـ"واقعية حندريًا"؛ أمّا الآثّار السياسية الناحمة عن التعريف الواقعي بالـ"نوع الاجتماعي"، فهي أنّ المطالبة بالعدالة بين الجنسين يمكن أن تتمّ باسم

justice can be made in the name of "women" as a group (which is the main premise of second wave feminism, and continues to be relevant today in fighting gender based discrimination)<sup>4</sup>.

Gender can also be understood as performance. Most famously, Judith Butler has argued that gender must be "repeated" continuously in order to exist. In her 1990 book Gender Trouble, Butler used the notion of performativity to contradict some key assumptions of second wave feminism. She argued that when some feminists claim that "women" are oppressed by patriarchy, they create an implicit and fixed definition of what "women" are, which serves to continue this very binary without breaking it. Instead of the identity politics of gender realists. Butler advocates a politics that constantly questions and subverts any definition of gender, especially one based on identity. Her stance has been influential in queer activism and the development of queer theory<sup>5</sup>.In a 2014 interview. Butler has clarified that "gender performativity" does not imply that gender is always fluid or should be. Rather, she stated that Gender Trouble was meant to emphasize the possibilities beyond gender binaries and the importance of self-definition. This position fully supports recognizing transgender persons' experiences and identifications, and makes an ethical commitment to destignatizing their choices about gender presentation and sex reassignment surgeries<sup>6</sup>.

"Gender" is replacing "sex" in common speech, while جندر and/ or جندر is increasingly replacing "jins" in Lebanese activist speech and publications specifically as part of gender mainstreaming efforts that are intimately linked with rising NGOization, institutionalization of feminist and women's movements, and overall professionalization of activists and women's issues. In particular, fourth wave feminists in Lebanon have taken "gender" out of its binary (or often singular) meaning and engaged with the queer feminist reconceptualizations outlined above which expand the term's reference beyond cisgender women. European and American grassroots LGBT and queer activism – and to some extent local Lebanese activism – have countered the same binary popular confusion through gender-bending performances such as drag, and the visible embracing of identities such as genderqueer? What such performances accomplish is the challenging of the gender binary as something natural and coherent, and reveal that all gender self-presentation can be/is performative. <sup>6</sup> Mari Mikkola, "Feminist Perspectives on Sex and Gender," in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta, Fall 2012, available at: http://plato.stanford.edu/archives/ fall2012/entries/feminism-gender/ [Last accessed 03.09.2015].

### 5 Ihid

- Gudith Butler, "Gender Performance: The TransAdvocate interviews Judith Butler", The Transadvocate, 1 May 2014, available at: http://www.transadvocate.com/gender-performance-the-transadvocate-interviews-judith-butler\_n\_13652.htm [Last accessed 02.09.2015].
- <sup>7</sup> University of Wisconsin LGBT Campus Center, *Trans*, *Genderqueer*, and *Queer Terms Glossary*, available at: https:// lgbt.wisc.edu/documents/Trans\_and\_ queer\_glossary.pdf [Last accessed 02.09.2015].

### ر [الزيارة اللُخيرة في 03/09/2015]

المرجع نفسه.

Judith Butler, "Gender Performance: <sup>5</sup>
The TransAdvocate interviews Judith
Butler", The Transadvocate, May 1 2014,
http://www. متاح عبر الرابط:
transadvocate.com/genderperformance-the-transadvocate
interviews-judith-butler\_n\_\_13652.htm
[102/09/2015

University of Wisconsin LGBT Campus <sup>7</sup> Center, Trans, Genderqueer, and Queer Terms Glossary, متاح عبر الرابط: https://lgbt.wisc. edu/documents/Trans\_and\_queer\_ glossary.pdf [الزيارة اللخيرة في [02/09/2015] "النساء" كمجموعـة (وهـذا هـو المنطلـق الرئيـس للموجـة النسـوية الثانيـة، ولا يزال ذا صلةٍ اليـوم في مكافحة التفرقـة القائمة على النـوع الاجتماعي)<sup>4</sup>.

يمكن أيضًا أن يُفهِم النوع الاجتماعي بوصفه أداءً. وتُعدّ جوديث بتلر أشهر من حاجج بأنّ النوع الاجتماعي ينبغي أن "يتكرّر" بشكل مستمر حتى يبقي موجودًا. ففي كتابها Gender Trouble (مشكلة النوع الاجتماعيّ) الذي نشرته في العام 1990، لحأت بتلر إلى مفهوم الأدائية لتدحض بعض الافتراضات الرئيسة التي أوحدتها الموجة النسوية الثانية. وحاججت هذه الفيلسوفة الأميركية بأنَّه عندما يدَّعي بعض النسوبات أنّ النظام البطريركي يقمع "المرأة"، فإنّهن يصغن تعربفًا ضمنيًّا وثابتًا لماهية "المرأة"، وهذا يؤدّي إلى الاستمرار باعتماد هذه الثنائية عينها من دون تحطيمها. وعوض سياسة الهوية التي ينتهجها الواقعيون جندريًا، تؤيد بتلر ساسةً تشكّك على الدوام بأيّ تعريف للنوع الاجتماعي وتقوّضه، وبخاصة التعريف القائـم علـى الهويـة. كان موقـف بتلـر مؤثِّرًا فـي نشـاط الكويـر وتطويـر نظرية الكوير<sup>5</sup>، وفي مقابلة أجريت معها في العام 2014، أوضحت أنّ "الأدائية الحندرية" لا تعني ضَمنًا أنّ النوع الاحتماعي مُرنٌ دائمًا أو ينبغي أن يكون كذلك. بدلاً من ذلك، ذكَّرت بتلر أنَّ الهدَّف من كتابها مشكلة النوع الاجتَّماعي هو التأكيد على الاحتمالات الكامنة خلف الثنائيات الجندرية وعلى أُهمية التعريف الذاتي. ويؤيّد هذا الموقف تأييدًا كاملاً الاعتراف بتجارب الأشخاص المتحوّلين جنسيًا وتحديد هوياتهم، ويلتزم أخلاقيًا بنزع وصمة العار عن خياراتهم بشأن عرض النوع الاحتماعي والعمليات الحراجية لإعادة تحديد الحنس. أ.

لقد أصبح مصطلح "النوع الاجتماعي" يحلّ محلّ مصطلح "الجنس" في الخطاب الشائع، في حين يحلّ مصطلح "النوعُ الاجتماعي" و/أو الجندر على نحو متزايد محلّ مصطلح "الحنس" في خطاب الجمعيات اللبنانية الناشطة ومنشوراتها، وتحديدًا كجزء من الجهود المبذولة لتعميم مراعاة المنظور الجندري، وهي جهودٌ ترتبط ارتباطًا وثيقًا بالأنْخَزة المتزايدة، ومأسسة التبارات النسوية والنسائية، والتوجه عمومًا نجو الاحترافية في عمل الناشطين/ الناشطات والمسائل المتعلقة بالنساء. وقد أخرجت نسويات الموجة الرابعة في لبنان على وجه الخصوص "النوع الاجتماعي" من معناه الثنائي (أو الفردي غالبًا)، واشتركن في إعادة صياغة المفاهيم النسوية للكوير المُبيّنة أعلاه والتي توسّع مرجعية المصطلح لتتخطّي النساء ذوات الهوية الجندرية المعيارية. واحهـت الجمعيـات الأوروبيـة والأميركيـة، الناشـطة علـي مسـتوى القاعـدة الشـعبية في سبيل قضايا المثلييـن والمثليات وثنائيـي وثنائيـات الميـل الجنسـي والمتحوّليـن والمتحوّلات جنسيًا – وإلى حدٍّ ما الجمعيات الناشطة اللبنانية المحلية -، هذا الخلط الثنائي الشائع من خلال ضروب الأداء التي تؤطّر النوع الاجتماعي، كارتداء ملابس الجنس الآخر والاحتضان البادي للعيان لبعض الهويات كالكوير جندريًا <sup>7</sup>. أمّا إنجازات ضروب الأداء هذه، فتتمثّل بتحدّى الثنائية الجندرية التي تُعتَبر أمرًا طبيعيًا ومتماسكًا، وبكشف أنّ العرض الذاتي القائم على جميع الأنواع الاجتماعية يمكن أن يكون/ هـو عرضٌ أدائي.

### Heteronormativity

The term heteronormativity is composed of both terms "heterosexual(ity)" and "normativity", and refers to a social order in which heterosexuality is preferred, celebrated, and therefore normalized as a default sexual system. In this system, heterosexuality is institutionalized in social, legal, political and cultural aspects, thereby leading to the privileging of heterosexuality and the marginalization and stigmatization of non-heterosexual practices and relationships. The term was first coined in 1991 by Michael Warner and has become a central concept in Queer Theory (See Queer) namely because it reveals heterosexuality not only as an already-assumed sexual orientation, but also as a sociopolitical structure that organizes desires, practices, and persons unequally.

Crucially, the system of heteronormativity relies on maintaining the gender and sex binary (male/female, man/woman) as social constructs that classify sex, identity, and gender roles into either end, and in a hierarchical manner (i.e. male as superior to female). By reaffirming the gender binary, heterosexuality is rendered normative, and sexual orientation becomes understood only as attraction between the two opposite genders/sexes. In this sense, the heteronormative system permeates and organizes all walks of life: from the ideal of a nuclear heterosexual family, to the institution of marriage, to acceptable gender roles, to the enforcement of sex segregation in schools, etc. The impact is the marginalization of all non-normative genders and sexualities.

In the United States and Western Europe, a history of a violent heteronormativity is evident in the forced heterosexualization of society, including through medical interventions such as forced lobotomies and electroshocks for persons identified as homosexual prevalent in the 1930s, 40s and 50s. Today, despite changes in institutional norms, several heterosexist policies continue to marginalize LGBTIQ-identified persons, such as the denial of marriage equality and same-sex adoption, continuous policing of non-normative genders and persons, and the export of violent "conversion therapy" practices from U.S. evangelicals to countries like Uganda that are taking new and severe measures in criminalizing same-sex attraction and homosexuality.

Heteronormativity also informs LGBTIQ politics, rights, and demands. A prime example are the top demands from the gay rights movement in the U.S. which mirror heterosexual structures: the right to marriage to form a nuclear family, the right to adopt children, and the right to serve in the military. The newly coined term "homonormativity" from theorist Lisa Duggan aims

### المعيارية على أساس الغيرية الجنسية

يتألّف مصطلح "المعيارية على أساس الغيرية الجنسية" من مصطَلحي "الغَيري(ة)" و"المعيارية"، وهـو يشير إلى نظام اجتماعي تُفَضَّل فيـه الغيرية الجنسية ويُحتَفى بها، وبالتالي تكون معيارية بوصفها نظامًا جنسيًا تلقائيًّا. في هذا النظام، تُمأسَسَ الغيرية الجنسية في الجوانب الاجتماعية والقانونية والسياسية والثقافية، ما يؤدي بالتالي إلى منح الغيرية الجنسية امتيازاتٍ خاصةً بها، بينما تُهمَّش وتوصم العلاقات والممارسات اللاغيرية. نحتَ مايكل وارنر المصطلح في العام 1991، فأصبح مذّاك مفهومًا مركزيًا في نظرية الكوير (انظر تعريف الكوير) لأنّها تعرّي الغيرية الجنسية لا بوصفها أيضًا هيكلاً اجتماعيًا وسياسيًا يُنظّم الرغبات والممارسات والأشخاص بشكلٍ غير متساوٍ.

ومن المهمّ أن نذكّر بأنّ نظام المعيارية على أساس الغيرية الجنسية يعتمد على الحفاظ على الثنائية الجندرية والجنسية (ذكر/ أنثى، رجل/ امرأة) باعتبارها مجموعةً من التراكيب الاجتماعية التي تصنّف الجنس والهوية وأدوار النوع الاجتماعي في أحد طَرَفَي هذه الثنائية وبطريقة هرمية (أي اعتبار الذكر متفوّقًا على الأنثى). وعبر إعادة التأكيد على الثنائية الجندرية، تمسي الغيرية الجنسية معيارية والميلُ الجنسي مفهومًا على أنّه انجذابُ بين الجنسين/ النوعيّن الاجتماعيين المتعاكسين. بهذا المعنى، يتغلغل النظام المعياري على أساس الغيرية الجنسية في مناحي الحياة جميعها وينظمها، ومنها المثل الأعلى أي الأسرة الغيرية النواتية، ومؤسسة الزواج، وأدوار النوع الاجتماعي المعبارية، وتطبيق المصال بين الجنسين في المدارس، وغير ذلك. ويتجلّى عندها أثر هذه المعيارية بتهميش كافة الجنسانيات والأنواع الاجتماعية غير المعيارية.

في الولايات المتحدة وأوروبا الغربية، يتجلّى تاريخ المعيارية على أساس الغيرية الجنسية بشكلٍ عنيف في إضفاء الطابع الغيري قسرًا على المجتمع، وذلك يتمّ أيضًا من خلال التدخّلات الطبية كعمليات فصل فص المخ الجبهي والصعق بالكهرباء للأشخاص الذين اعتُبِروا مثليين، وقد شاعت مثل هذه التدخلات الطبية في ثلاثينيات وأربعينيات وخمسينيات القرن العشرين. أمّا اليوم، وعلى الرغم من التغيرات في المعايير المؤسسية، لا تزال سياساتٌ كثيرة منحازةٌ إلى الغيرية الجنسية تُهمّش مَن تم تحديده مثليًا أو مثلية أو ثنائي أو ثنائية الميل الجنسي أو متحوّلاً أو متحوّلةً جنسيًا ومنع تبنّي الأزواج من الجنسي نفسه للأطفال، والاستمرار بمراقبة الأنواع الاجتماعية والأشخاص غير المعياريين، فضلاً عن تصدير ممارسات "العلاج التحويلي" العنيفة من الإنجيليين الأميركيين إلى دولٍ كأوغندا باتت تتّخذ تدابير جديدة وشديدة تُجَرّم الانجذاب لشخص من الجنس نفسه والجنسية المثلية.

وتصبّ المعيارية على أساس الغيرية الجنسية في سياسات وحقوق ومطالب المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا وحاملي/ حاملات صفات الجنسين والكوير. ومن أبرز الأمثلة على ذلك المطالب الأولى التي تنادي بها حركة حقوق المثليين في الولايات المتحدة، وهي مطالب تعكس الهياكل الغّيرية، كالحق في الـزواج لتشكيل أسـرة نواتية، والحقّ في تبنّي



to conceptualize such influence of heteronormative constructs (monogamy, procreation) on homosexual identities and politics, which often come at the expense of marginalizing other groups and individuals, especially trans\* demands such as access to hormone therapy and overall proper medical care, continuous police harassment, and killings of trans\* women of color. Additional related concepts include cis-heteronormativity, which refers to a set of norms "that favor cis-gendered self-identification and opposite-sex orientation" (see Cisgender).

Examples of heteronormativity are prevalent across the region and in Lebanon. For example, the favoring of the heterosexual "family" as the main social unit of Lebanese society structures desires in a way that clearly favors inter-sectarian marital heterosexuality (as opposed to cross-sectarian, nonmarital heterosexuality, or civil marriage, which is currently not possible in Lebanon). Lastly, homonormative attitudes or self-presentation can also be observed among certain practices by gay and queer men in Beirut. Terms such as "straight acting" or "masculine looking" show a preference for a form of heteronormative masculinity which eases daily navigation of the heterosexual structure at work. Likewise, the sub-category of "bear" which is used among some circles of queer and gav men in Beirut falls into wavs of negotiating one's manhood in accordance with societal heteronormativity.

الأطفال، والحقّ في الخدمة العسكرية. يهدف مصطلح "المعتارية على أساس التماثيل الجنسي"، الـذي نحتتـه المنظّرة ليـزا دوغـان حديثًـاً، إلـي تصـوّر مفهـوم لهـذا التأثير الذي تضطلع به التركيبات التي تكتسب الصفة المعيارية على أساس الغيرية الجنسية (الزواج الأحادي والإنجاب) في الهويات والسياسات المثلية التي غالبًا ما تأتي على حساب تهميش مطالب الجماعات والأفراد وبخاصة المتحوّلين والمتحولات\*، ومنها الحصول على العلام الهرموني، والرعاية الطبية المناسية والشاملة، والتخلُّص من مضابقات الشرطة المستمرّة، ووضع حد لقتل النساء المتحوّلات\* ذوات البشرة الملوّنة. وتشمل المفاهيم الإضافية ذات الصلة إكساب الصفة المعيارية على أساس الغيرية الجنسية والهوية النمطية، وهو إكسابٌ يحيل إلى مجموعةٍ من المعايير "تفضّل تعريف الذات بهويةٍ جندريةٍ معيارية وميل إلى الجنس الآخر" (انظر تعريف الموية الجندرية المعيارية).

وتسود أمثلة عن المعيارية على أساس الغيرية الجنسية في جميع أنحاء المنطقة وفي .. لبنان. على سبيل المثال، يُهَيكِلُ تفضيلُ "العائلة" الغَيرية، باعتبارها الخلية الاجتماعية الأساسية في بنيات المجتمع اللبناني، الرغبات بطريقةٍ تحبِّذ بوضوح العلاقة الغَيرية في إطار الزواج داخل الطوائف (بخلاف الغَيرية غير الزوجية بين الطوائف، أو الزواج المُدنى غير الممكن حاليًا في لبنان). أخيرًا، يمكن أيضًا ملاحظة العرض الذاتي أو المواقف المعتارية على أساس التماثل الاجتماعي في يعض ممارسات الرجال . المثلييـن أو الكويـر فـي بيـروت. وتظهـر مصطلحـاتٌ مـن قبيـل "السـلوك القويـم" أو "ذي هيئةِ ذكورية" تفضيلاً لشكل من أشكال الذكورة المعيارية على أساس الغيرية الجنسية، ما يُسهِّل الحياة اليوميـة للمنتميـن إلـى البنيـة الغَيريـة فـى مـكان العمـل. كذلك، تُستخدم الفئـة الفرعيـة "الـدب / bear" (أي الرجـال الشـعرانيين الذيـن يقدّم ون صورة الذكورة القوية) في بعض أوساط الرجال الكوير والمثليين في بيـروت، وهـي فئـة فرعيـة تلجـأ إلـي التّفـاوض حـول رجولـة امـرئ مـا وفقًـا للمعياريـةُ المجتمعيـة على أساس الغيريـة الجنسـية.

### **Hormones**

Hormones are chemical substances produced by glands for the purpose of regulating the body's physiological and behavioral activities. Sex hormones are essential for the development of the reproductive system as well as some secondary physical and bodily characteristics. Sexual hormones are usually divided into three main classes: estrogen (estradiol, estrone, estriol), progestogens (progesterone) and androgens (testosterone, androstenedione). All bodies have all these hormones, but in different amounts. Hormonal levels change either through regular bodily functions including puberty, menstruation, pregnancy, menopause, changes in digestive functions, and hormonal irregularities such as the Poly Cystic Ovarian Syndrome [PCOS] which is present in nearly 10% of women<sup>2</sup>, among other factors.

Hormone levels can also be altered through medical interventions such as in the case of hormonal therapy, birth control and the contraception pill, infertility treatment, and hormone replacement therapy (in menopause, but also in the case of transgender persons who would like to transition). Transgender persons' access to hormone therapy is legal and possible in Lebanon, but it requires a number of visits to numerous doctors first which can render it inaccessible due to the associated high costs<sup>3</sup>. Thus, some trans\* persons resort to buying hormones in the informal market and self-medicate.

Several common social misunderstandings and myths surround hormones. For example, sex hormones do not only regulate sexual and reproductive functions, but also have multiple functions in the body including for example some digestive roles and body fluid regulation<sup>4</sup>. Further, hormones are often wrongly used to justify women's difference from men, and their subsequent dismissal from positions of power and public life. One of the ways in which this is evident is the social use of the Premenstrual Syndrome (PMS) as a tool for questioning women's competencies, abilities, and opposing opinions. Such attitudes are also practiced in the medical field, where feminist medical practitioners have long argued that classifying PMS as an illness is antiwomen because "it is a way to deny normalcy to [menstrual] cycle changes" 5 thereby maintaining men's bodily functions as the norm. This does not mean that PMS does not exist - indeed, PMS physical and psychological symptoms do vary significantly among women. Rather, these symptoms should not be used as a ground for dismissing women or justifying discrimination against them.

In feminist studies, hormones fall into a wider debate over the social use and misuse of biological sex difference(s), and the long history of justifying

- <sup>1</sup> Susan Knowlton, "List of Human Hormones and Their Importance", Health Guidance, [no date], available at: http://www.healthguidance. org/entry/15893/1/List-of-Human-Hormones-and-Their-Importance.html [Last accessed 27.10.2015].
- <sup>2</sup> Polycystic Ovary Syndrome (PCOS) Fact Sheet, Women's Health, [no date], available at: http://www. womenshealth.gov/publications/ourpublications/fact-sheet/polycysticovary-syndrome.html [Last accessed 28.10.2015].
- <sup>3</sup> Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", *Civil Society Review*, Lebanon Support, Issue 1, January 2015.
- Nina S. Stachenfeld, "Sex Hormone Effects on Body Fluid Regulation", US National Library of Medicine, National Institutes of Health, 6 April 2010, available at: http://www.ncbi.nlm.nih. gov/pmc/articles/PMC2849969/ [Last accessed 28.10.2015].
- <sup>5</sup> Esther Rome, "Premenstrual Syndrome (PMS) Examined Through a Feminist Lens", *Health Care for Women International*, Vol. 7, Issue 1-2, 1986.

Susan Knowlton, "List of Human <sup>1</sup> Hormones and Their Importance", إلى الخوام المنطق المحكور النشر غير مخكوراً، متاح عبر الراابط: http://www.healthguidance.org/ entry/J5893//List-of-Human-Hormones-and-Their-Importance.html [27/10/2015]

### Polycystic Ovary Syndrome (PCOS) <sup>2</sup> Fact Sheet, Women's Health آتاریخ النشر غیر مذکور]،متاح عبر الرابط: http://www.womenshealth.gov/ publications/our-publications/factsheet/polycystic-ovary-syndrome.html [الزيارة اللخيرة في 28/10/2015]

Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, <sup>3</sup>
"Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", 
Civil Society Review, Lebanon Support, 
Issue 1, January 2015.

Nina S. Stachenfeld, "Sex Hormone <sup>6</sup> Effects on Body Fluid Regulation", US National Library of Medicine, National Institutes of Health, 61/4/2010, http://www.ncbi.nlm متاتع عبر الرابط: http://www.ncbi.nlm /nih.gov/pmc/articles/PMC284990 [16]رائران اللخيرة في [28]10/2015

### Esther Rome, "Premenstrual <sup>5</sup> Syndrome (PMS) Examined Through a Feminist Lens", Health Care for Women International, Vol. 7, Issue 1-2, 1986.

Rachel Liebert, "Feminist Psychology, <sup>5</sup>
Hormones and the Raging Politics of Medicalization", *Feminism Psychology*, Vol. 20, No. 2, 2010, pp.278-283.

Anne Fausto-Sterling, Sexing the body: gender politics and the construction of sexuality, Basic
Books, 2000.

الهرمونـات مـواد كيميائيـة تفرزهـا الغـدد مـن أجـل ضبـط وظائـف الجسـم الفيزيولوجيـة والسـلوكيـة. وتُعـدّ الهرمونـات الجنسية ضروريـةً لنمـوّ الجهاز التناسلي وبعض الخصائص الفيزيائيـة والجسحية الثانويـة أيضًا. تنقسـم الهرمونات الجنسية عـادةً إلـى ثـلاث فئـات أساسـيـة، وهـي: الأسـتروجين (الإسـتراديول والإسـترون والإسـترول) والبروجسـتوجنات (البروجسـتيرون) والأندروجينـات (التستوسـتيرون والأندروستنديون) أ. تفرز جميع الأجسـام هـذه الهرمونـات لكن بنسـب متفاوتـة، إذ تختلـف مسـتويات الهرمونـات إمّا بسبب وظائـف الجسـم العاديـة، بمـا في ذلـك تمظهرات سـنّ البلـوغ والطمـث والحمـل وانقطـاع الطمـث والتغيّرات في وظائف الجهـاز الهضمي، أو بسبب اختلال التوازن الهرموني، مثل متلازمة تكيّس المبيض التـى تعانـى منهـا نسـبة 10 فـى المئـة مـن النسـاء تقريبًـا أيـن عوامـل أخـرى.

الهرمونات

وقد تتغيّر مستويات الهرمونات من خلال التدخلات الطبية، كما في حالة العلاج الهرموني ومنع الحمل وجبوب منع الحمل وعلاج العقم والعلاج الهرموني البديل (في مرحلة انقطاع الطمث ولكن أيضًا في حالة المتحولين والمتحولات جنسيًا الذين يرغبون في التحوّل). ويُعدّ حصول المتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا على علاجٍ هرموني أمرًا قانونيًا وممكنًا في لبنان، لكنّه يتطلّب زياراتٍ كثيرةً لعددٍ كبيرٍ من الأطباء في البداية، ما قد يجعله صعب المنال بسبب كلفته المرتفعة ألل لكنا. يلجأ بعض المتحوّلين والمتحوّلات إلى شراء هرمونات من الأسواق السوداء وإلى المحاواة الذاتية.

تحيط بالهرمونات مفاهيم خاطئة وخرافاتُ اجتماعيةُ شائعةٌ كثيرة، مثلاً ، لا تنظّم الهرمونات الجنسية الوظائف الجنسية والتناسلية فحسب، بل تؤدّي وظائف عدة في الجسم، منها مثلاً بعض الأدوار الهضمية وتنظيم السوائل الجسدية . كذلك، غالبًا ما تُستغلّ الهرمونات على نحو خاطئ لتبرير اختلاف المرأة عن الرجل ومنعها إثر ذلك من تولّي المناصب في السلطة والحياة العامة. ومن جملة الطرق التي يتجلّى فيها هذا الاستغلال، نذكر استغلال المجتمع لمتلازمة ما قبل الطمث كوسيلةٍ للتشكيك في كفاءات المرأة وقدراتها وآرائها المعارضة. ويشهد القطاع الطبي مواقف كهذه أيضًا، إذ حاججت مزاولات الطب النسويات منذ زمنٍ طويل بأنّ تصنيف متلازمة ما قبل الطمث كمرضٍ إنّما هو معادٍ للنساء الأنّه يمثّل "طريقةً لنفي الحالة الطبيعية لتغيّرات الحورة [الشهرية] . وبالتالي اعتبار أنّ وظائف الرجل الجسدية هي المعيار. لكن، لا يعني ذلك أنّ متلازمة ما قبل الطمث غير موجودة، بل تختلف في الواقع العوارض الجسدية والفيزيولوجية لهذه المتلازمة بشكلٍ كبير بيـن النسـاء، وينبغـي عدم استخدامها كقاعدة لاقصـاء النسـاء أو لتبرير التمييز ضدّهير".

في الدراسات النسوية، تندرج مسألة الهرمونات ضمـن نقـاشٍ أوسـع نطاقًـا حـول الاسـتخدام وسـو، الاسـتخدام الاجتماعييـن للاختـلافـ(ات) البيولوجـي(ة) الجنسـي(ة)، وحـول التاريـخ الطويـل لتبريـر التمييـز ضـدّ النسـاء عبـر الحجـج البيولوجيـة (المبنيـة اجتماعيـًا). فتنتقد المنظّرة النسـوية آن فوستو-ستيرلينغ مقاربـة الاختـلاف الجنسـي المسـتندة إلـى الهرمونـات بسـبب حتميتهـا البيولوجيـة وتقويضهـا الروابـط والتفاعـلات المتعـدّدة بيـن العوامـل البيولوجيـة والاجتماعيـة فـى وظائـف الأجسـام البشـرية



discrimination against women through (socially constructed) biological arguments<sup>6</sup>. Feminist theorist Anne Fausto-Sterling<sup>7</sup> critiques the hormonebased sex difference approach for its biological determinism and for undermining the links and multiple interactions between biological and social factors in human bodies' functions and behaviors. Such critiques fall into a broader push for rethinking and breaking the biological/social and nature/nurture dichotomies<sup>8</sup>. In other words, analyzing the role hormones play in the human body and behavior should take into account the importance of one's environment and socialization as central factors that shape these functions, as well as realize that our scientific lens is always already gendered.

In Lebanese colloquial sayings, a hormonal woman is not in control of her emotions, of the way she acts, and is unable to take rational decisions. The saving is also sometimes employed to describe and shame women who express their sexual desires openly. Such sexist framings sustain their alleged validity by invoking popularized arguments of biological sex difference which permeate mainstream discourses. This includes for example the use of the highly problematic and highly transnational term hysteria (and its derivative in Arabic "mhastra" / "مُفَسِــتة"). For centuries. hysteria was a frequent diagnosis in Europe that was used to refer to several psychological disorders predominantly in women with varying symptoms including nervousness, irritability, and even sexual desire. The concept derives from the Greek term of hystera, which means Uterus. It may refer to the myth of the "wandering womb" or the "floating uterus" in the female body, which was problematically considered as the source of physiological and psychological pathologies throughout medical history The widespread diagnosis claimed to offer evidence about women's mental instability which was then used to dismiss them as unequal. In Lebanon, hysteria is still diagnosed by mental health practitioners in women who are accused of displaying too much emotion, without questioning the gendered history and sexist underpinnings behind women's pathologization 10. Recently, feminist cultural re-appropriation emerged using the term to describe the physiological manifestation of oppression thereby a space for resistance and for reaffirming that hysteria is "patriarchy's disease enacted in women's bodies"11.

- 6 Rachel Liebert, "Feminist Psychology, Hormones and the Raging Politics of Medicalization", Feminism Psychology, Vol. 20, No. 2, 2010, pp.278-283.
- Anne Fausto-Sterling, Sexing the body: gender politics and the construction of sexuality. Basic Rooks 2000
- 8 Stevi Jackson Sue Scott (Ed) Feminism and Sexuality: A Reader Edinburgh University Press, 1996.
- 9 Andrew T. Scull, Hysteria: The Biography, Oxford, Oxford University Press. 2009
- 10 Lamia Moghnieh, "Diagnosing Hysteria in Lebanon: women and gender", Sawt al Niswa, available at: http://sawtalniswa.org/article/464 [Last accessed 22.10.2015].
- 11 Cecily Devereux, "Hysteria, Feminism, and Gender Revisited: The Case of the Second Wave". English Studies in Canada, Vol.40.1, 2014, pp. 19-45.

Stevi Jackson. Sue Scott (Ed). Feminism and Sexuality: A Reader, Edinburgh University Press, 1996.

Andrew T. Scull, Hysteria: The 9 Biography, Oxford, Oxford University

Lamia Moghnieh, "Diagnosing 10 Hysteria in Lebanon: women and gender". Sawt el Niswa. متاح عبر الرابط: http://sawtalniswa.org/article/464 [الزيارة الأخيرة في 22/10/2015]

Cecily Devereux, "Hysteria, Feminism." and Gender Revisited: The Case of the Second Wave", English Studies in Canada, Vol.40.1, 2014, pp. 19-45.

وسلوكياتها. وتندرج هذه الانتقادات ضمن الجهود الأوسع نطاقًا لاعادة النظر في انقسامي البيولوجيا/ المجتمع والطبيعة/ التربية وتفكيكهما<sup>8</sup>. بعبارة أخرى، ينبغي أنّ يأخذ تحليل الـدور الـذي تؤدّيه الهرمونـات في جسـم الإنسـان وسـلوكه في الحسـبان أهمية البيئة والتنشئة الاحتماعية كعاملين أساسيين يحدّدان هذه الوظائف، فضلاً عن وجوب ادراك أنّ نظرتنا العلمية مينية دائمًا على التحليل الحندري.

في الكلام العامي اللبناني، يُعتقد أنّ المرأة التي تعاني اضطرابات هرمونية . غير قادرة على التحكّم بمشاعرها وبطريقة تصرّفها ولا تُستطيع اتّخاذ قرارات منطقية. ونُستخدم هـذا القـول أحيانًا للدلالـة على النسـاء اللواتِّي يعتِّرن عـن رغباتهنّ الجنسية علنًا ولإهانتهنّ وتعزّز هذه التأطيرات المتحبّزة جنسيًا صحّتها المزعومة عبر إثارة الحجج الشعبية حول الاختلافات الجنسية البيولوجية التي تتخلَّل الخطابات السائدة. ويتضمّن ذلك على سبيل المثال استخدام المصطلح الشديد الإشكالية والعابر للحدود الوطنية، مصطلح "هستريا" (والكلمة المشتقّة منه في العامية "مهَسْترة"). كانت الهستريا طيلة قرون تشخيصًا مألوفًا في أوروبا استُخدم للإشارة إلى اضطرابات نفسية عدة في الغالب لدى النساء اللواتي يعانين عوارض مختلفة، يما في ذلك العصيبة وسرعة الانفعال وحتى الرغية الحنسية. يشتقّ المفهوم من المصطلح اليوناني "هيسترا" (hystera) الـذي يعني الرحم. . وقد يشير إلى أسطورة "الرحم الهائم" أو "الرحم العائم" في جسم المرأة. وكانت هذه الأسطورة تُعتبر، على نحو مثير للحدل، مصدرَ أمراض فيزبولوجية ونفسية عبر التاريخ الطبي<sup>9</sup>. وكان التشخيص الشائع يدّعي تقديم دليل حول الاضطراب العقلي لدى المرأَّة، وقد استُخدم في ما بعد لإقصائها باعتبارهًا غير متساوية مع الرجل. وفي لبنان، لا يزال أطباء الصحة العقلية يشخّصون الهستريا لدى النساء اللواتي يُتِّهمن بإبداء الكثير من المشاعر، من دون التحقق من التاريخ الجندري وأسـس التفرقـة الحنســة الكامنـة وراء الاعتقـاد بـأنّ النسـاء بعانــن المـرض $^{11}_{\cdot\cdot}$ . وفي الآونة الأخيرة، أعادت النسويات استخدام المصطلح ثقافيًا لوصف التجلي . الفيزيولوجي للاضطهاد، وأوجدن بالتالي فضاءً للمقاومة ولإعادة التأكيد على أنّ الهستريا "مرض البطريركيـة الـذي يُفعَّل في أجسـام النسـاء"<sup>11</sup>.



### Hymen

Etymologically, the hymen is an elastic skin tissue that partially surrounds the vaginal opening, for this reason it is also referred to as the hymenal ring. The hymen's shape, colour, and size varies significantly from person to person and is frequently nonexistent<sup>1</sup>. If present, the hymen is rarely an intact membrane. It is typically torn in different patterns, and consists of various folds of skin, which in turn allow for the outflow of menstrual blood. In rare cases the hymen can have a shape that prevents the outflow of menstrual blood, which may then require medical intervention. Biologically, the hymen does not serve any known or vital purpose for the body<sup>2</sup>.

Because of its partial tears and elasticity, the hymen can allow for the insertion of tampons or menstrual cups without necessarily causing major changes to its structure (this differs from person to person). The hymen changes shape during puberty and can become weaker, stretched or worn out with activities such as exercise, masturbation, sexual intercourse and childbirth. Yet, its elasticity can also allow it to retain its shape even after penetrative activities, depending, again, on the person's body. Thus, the lack of an identifiable hymen is just as inaccurate of a signifier of penetrative sexual intercourse's occurance as the presence of a hymen, and it cannot determine whether a person is or has been sexually active<sup>3</sup>.

Despite this inconsistency, the hymen has been and continues to be considered as the physical representative of virginity for women socially. In patriarchal societies, its presence is required as proof of a woman's abstinence from sexual intercourse with men, which is thereby used to represent her purity and suitability for marriage, as well as her family's honour. In some cases women seek out "restorative surgeries" through which they "re-sew" the hymenal folds to regain their "virginity". Clearly then, the hymen has become a powerful tool to discredit women socially and politically. For example, the Egyptian regime performed "virginity tests" on women protesters during the Egyptian revolution to discredit them and their families as dishonorable persons.

Patriarchal legislators continue to implement laws that reaffirm the hymen's centrality to women's virginity and serve to police their bodies and sexuality. For example, the Lebanese penal code differentiates between women rape survivors and the penalty for their rapists on the basis of their virginity. According to article 512, the man who rapes a virgin woman receives a higher penalty than the man who rapes a non-virgin woman<sup>6</sup>. In order to determine the survivor's virginal status when applying this article, the courts usually order or require the performance of medical virginity tests and do not rely

<sup>1</sup> Helen E. O'Connell et al., "The Anatomy of the Distal Vagina: Towards Unity", *The Journal of Sexual Medicine*, Vol 5, Issue 8, Aug 2008, pp. 1883-1891

### Ihid

<sup>3</sup> The Swedish Association for Sexuality Education (RFSU), "Vaginal Corona: Myths Surrounding Virginity -Your Questions Answered", 2 January 2010, available at: http://www.rfsu.se/ en/Engelska/About-rfsu/Resources/ Publications/Vagnial-Corona/ [Last accessed21.08.2015].

Sibil Tschudin et. al, "Restoration of Virginity: Women's Demand and Health Care Providers' Response in Switzerland", The Journal of Sexual Medicine, Vol. 10, Issue 9, Sep 2013, pp. 2334-2342.

Sherene Seikaly, "The Meaning of Revolution: On Samira Ibrahim", Jadaliyya, 28 January 2013, available at: http://www.jadaliyya.com/pages/index/9814/the-meaning-of-revolution\_on-samira-ibrahim [Last accessed 13.09.2015].

Republic of Lebanon, Lebanese Penal Code, Article 512, 1943, available at: http://www.unodc.org/res/cld/ document/lebanon-penal-code\_html/ Lebanon\_Penal\_Code\_1943.pdf, [Last accessed 13.09.2015]. Helen E. O'Connell et al., "The <sup>1</sup> Anatomy of the Distal Vagina: Towards Unity", *The Journal of Sexual Medicine*, Vol 5, Issue 8, Aug 2008, pp. 1883-1891.

### المرجع نفسه.

The Swedish Association for <sup>3</sup> Sexuality Education (RFSU), "Vaginal Corona: Myths Surrounding Virginity -Your Questions Answered", 02/01/2010 http://www.rfsu.se/ متاح عبر الرابط: en/Engelska/About-rfsu/Resources/ //Publications/Vagnial-Corona [01/8/2015 وللفجرة مي 12/18/2015]

Sibil Tschudin et. al, "Restoration of Virginity: Women's Demand and Health Care Providers' Response in Switzerland", *The Journal of Sexual Medicine*, Vol. 10, Issue 9, Sep 2013, pp. 2334–2342.

Sherene Seikaly, "The Meaning of <sup>5</sup> Revolution: On Samira Ibrahim", تاريخ النشر: النشر: النشر: النشر: النشر: النشر: النشر: عبر التنفر: http://www.jadaliyya.com/ pages/index/9814/the-meaning-ofrevolution\_on-samira-ibrahim [الزيارة اللخيرة في 13/09/2015

الممهورية اللبنانية، قانون العقوبات اللبنانية، قانون العقوبات اللبناني، المادة 192، 1933، 1943 اللبناني، المادة http://www.unodc.org/res/cld/ الرابط //http://www.unodc.org/res/cld/ document/lebanon\_penal\_code\_html/ Lebanon\_Penal\_code\_1943.pdf [آلزيارة اللخيرة في المادة] غشاء البكارة

يُعرَّف غشاء البكارة اشتقاقيًا بوصفه نسيجًا جلديًا مرنًا يحيط جزئيًا بالفتحة المهبلية، ولهذا السبب يُشار إليه بعبارة الحلقة البكارية. ويختلف غشاء البكارة، شكلاً ولونًا ولجمًا، اختلافًا كبيرًا من شخصٍ إلى آخر وينعدم وجوده في كثيرٍ من الأحيان ألم إذا كان موجودًا، فنادرًا ما يكون غشاء تامًا، إذ يكون عادةً ممزَّقًا وفقًا لأنماط مختلفة، ويتكوّن من طيّاتٍ مختلفة من الجلد، ما يسمح بالتالي بتدفّق دم الحيض خارجًا. في حالات نادرة، يمكن أن ينِّسم غشاء البكارة بشكلٍ يمنع تدفّق دم الحيض خارجًا، ما قد يستدعي إذّاك اللجوء إلى تدخّلٍ طبي. ومن الناحية البيولوجية، لا يخدم غشاء البكارة أيّ غرض معروف أو حيوى في الجسم أ.

بسبب تمزّقات غشاء البكارة الجزئية ومرونته، يمكنه أن يسمح بإدخال السدادات القطنية أو الكؤوس الحيضية من دون التسبّب بالضرورة بتغييراتٍ رئيسة في بنيته (وهذا يختلف من شخصٍ إلى آخر). وتجدر الإشارة إلى أنّ شكل غشاء البكارة يتغيّر أثناء فترة البلوغ، ويمكن أن يغدو أضعف أو متوسعًا أو تالفًا بفعل عددٍ من الأنشطة كممارسة التمارين الرياضية والاستمناء والجماع والولادة. لكن، يمكن أن تسمح مرونته أيضًا بالاحتفاظ بشكله حتى بعد أفعالٍ إيلاجية، وهذا يتوقّف، مرةً أخرى، على جسم الشخص. وهكذا، يستحيل أن يكون وجود غشاء بكارة أو عدمه داللًّ دقيقًا على حدوث جماعٍ إيلاجي، ولا يمكن ذلك أن يحدّد ما إذا كان الشخص نشِطًا جنسيًا في السابق أو هو كذلك حاضرًا.

وعلى الرغم من هذا التضارب، كان غشاء البكارة ولا يزال يُعتَبر الممثّل الجسدي لعذرية النساء اجتماعيًا. ففي المجتمعات البطريركية، وجود هذا الغشاء مطلوبٌ بوصفه دليلاً على امتناع المرأة عن مجامعة الرجال، ما يُستخدم بالتالي ليعكس لا طهارتها ومدى ملاءمتها للزواج فحسب، بل أيضًا شرف عائلتها. في بعض الحالات، تسعى المرأة إلى إجراء "عملية جراحية ترميمية" ليتمّ من خلالها "رتق" الطيّات البكارية حتى تستعيد "عذريّتها". من الواضح إذًا أنّ غشاء البكارة بات أداةً قوية لتشويه سمعة المرأة اجتماعيًا وسياسيًا. وقد أخضع النظام المصري على سبيل المثال عددًا من المتظاهرات أثناء الثورة المصرية لـ "اختبارات العذرية" لتشويه سمعة واللتهريّ بوصفهيّ نساءً غير شريفات.ً

يستمرّ المشرّعون البطريركيـون بتنفيـذ القوانيـن التـي تؤكّـد على مركزيـة غشـاء البـكارة فـي عذريـة المـرأة، وهـي قوانيـن تهـدف إلـى مراقبـة جسـدها ونشـاطها الجنسي. على سبيل المثال، يفرّق قانون العقوبات اللبناني بين النساء الناجيات من الاغتصاب وعقوبـة مغتصيبهـنّ على أساس عذريتهن. ووفقًا للمادة 512، ينال الرجـل الذي يغتصـب امـرأةً عنراء عقوبـة أشـدّ من ذاك الـذي يغتصـب امـرأةً غير عـدزاءً. ومـن أجـل أن تحـدّد المحاكـم وضـع الناجيـة العـذري عنـد تطبيـق أحـكام هـذه المـادة، فإنّهـا عـادةً مـا تطلـب أو تشـترط إجـراء اختبارات طبيـة للتحقّـق مـن العذريـة، غير معتّمدةٍ على شهادة الناجيـة. وهنالك مـواد أخـرى، كالمـادة 518 التي تتناول الاغتصاب عن طريق الخداع (الوعد الكاذب بالزواج الذي هو بمثابة انعدام الموافقة)، تربط بشكلٍ واضح إثبات العذرية باعتراف الرجل بأنه بالفعل خدع امرأةً عذراء واستدرجها إلـي ممارسة الجنس بقطعه وعدًا كاذبًا بالزواج، ولا تربط هـذا



Hymen

38

The patriarchal myth that every female is born with an intact hymen is also often accompanied with the myth that a woman's first penetrative vaginal intercourse necessarily leads to bleeding due to the "rupturing" of the hymen. While bleeding can occur as a result of tears in the hymenal tissue's stretching, it is also often caused by trauma to the vaginal opening and walls, due to being tense (out of fear of painful intercourse), lack of lubrication, or too forceful or early penetration<sup>8</sup>. Therefore, the anticipation that the "first time will hurt" (in the case of penile-vaginal intercourse) leads to a self-fulfilling prophecy of painful sex.

Some feminist health practitioners have challenged the medicalised notion of the hymen's breaking, which aims to constitute a single moment of "rupture" after which the hymen is referred to as "hymenal remnants". By emphasizing a singular moment of hymenal rupture, the mainstream medical view – despite its quest for accuracy - complements the social view which establishes penile heterosexual penetration as the singular socially acceptable method of "accessing" the vagina. Such a view contributes to alienating women from their own bodies, causing fear and worry that they may "rupture" their own hymen, and denying them their right of control over their bodies and sexual pleasure and handing this right to men. In response, some groups such as the Swedish Association for Sexuality Education, renamed the hymen as the "vaginal corona" and emphasized as facts the tissue's elasticity, various shapes, and the multiplicity of ways it can or cannot alter its form 10.

- 7 Republic of Lebanon, Lebanese Penal Code, Article 518, 1943, available at: http://www.unodc.org/res/cld/ document/lebanon-penal-code\_html/ Lebanon\_Penal\_Code\_1943.pdf, [Last accessed 13.09.2015].
- 8 The Swedish Association for Sexuality Education (RFSU), op.cit.
- 9 Helen F O'Connell et al "The Anatomy of the Distal Vagina: Towards Unity", The Journal of Sexual Medicine, Vol 5, Issue 8, August 2008, pp.
- 10 The Swedish Association for Sexuality Education (RFSU), op.cit.

الجمهورية اللبنانية، قانون العقوبات الدابط: /http://www.unodc.org/res/cld document/lebanon-penal-code\_html/ ,Lebanon\_Penal\_Code\_1943.pdf [الزيارة الأخيرة في 13/09/2015]

> The Swedish Association for Sexuality Education (RFSU), المرجع نفسه.

Helen E. O'Connell et al., "The Anatomy of the Distal Vagina: Towards Unity", The Journal of Sexual Medicine. Vol 5, Issue 8, August 2008, pp. 1883-1891.

> The Swedish Association for 1 Sexuality Education (RFSU). المرجع نفسه.

الإثبات بإفادة المرأة ً. وبالتالي، فإنّ هذه المواد لا تمنح الرجلَ قانونيًا فحسب أن يثبت عذرية المرأة، لكن لا تستطيع هي ذلك)، بلّ إنّها تحدّ أيضًا من قدرة الناجية على اثبات الجريمة أو الدفع الى أُخْذها على محمل الحدّ.

أمًا الخرافة البطريركية التي تزعم أنّ كلّ أنثى تولد بغشاء بكارةٍ تامّ، فغالبًا ما ترافقها بسبب "تمزّق" غشاء البكارة. صحّيحٌ أنّ النزيف يمكن أن يحدث نتيجة التمزّقات أثناً -تمدّد الأنسجة البكارية، بيد أنّ ذلك يمكن أن يكون مرّده أيضًا في كثير من الأحيان إلى جرح في الفتحة والجدران المهبلية، إمّا لأنّها مشدودة (خوفًا من الجماع المؤلم)، أو بفعلِّ عدم استخدام المزلقات، أو لأنّ الإيلاج قـويٌ أو باكرٌ للغايـة ۗ . لذلـك، يـؤدّى ـ الاستباق الذي يعتبر أنّ "المرة الأولى ستكون مؤلمة" (في حالة إيلام القضيب في المهبل) إلى نبوءة تحقّق ذاتها عن علاقةٍ جنسيةٍ مؤلمة.

وقد طعنت بعض الطبيبات النسويات بالفكرة التي أُضفيَ عليها طابعٌ طبي والقائلة ، بفضِّ غشاء البكارة، وهي فكرةٌ تهدف الى تحديد لحظة واحدة "بتمزَّق" فيها الغشاء ونُشار بعدها إليه بعيارة "البقايا البكارية"<sup>9</sup>. فمن خلال التشديد على لحظة وجيدة لتمرِّق غشاء البكارة، تُكمِّل وجهة النظر الطبية السائدة – على الرغم من سعبها إلى توخّى الدقة – وجهة النظر الاجتماعية التي جعلت من الإيلاج الغَيري القضيبي الطريقة الوجيدة المقبولة احتماعيًا لـ "النفاذ" إلى المهيل. تساهم هذه النظرة في تنفير المرأة من حسدها نفسه، ما يتسبّب بالخوف والقلق من أنّها قد "تمزّق" غشاء بكارتها، ويحرمها من حقّها في التحكّم بجسدها ولذّتها الجنسية، وينتهي الأمر بها بأن تسلِّم هذا الحقِّ إلى الرحل. ردًا على ذلك، أعاد بعض المحموعات، مثل الرابطة السويدية للتثقيف الحنسي، تسمية غشاء البكارة وأطلق عليه اسم "إكليل المهبل"، مشدّدًا على عدد من الحقائق، ومنها مرونة الأنسجة واختلاف الأشكال وتعدّد الطرق التي يمكن أو لا يمكن أن يغيّر من خلالها الغشاءُ شكله<sup>10</sup>.



### Intersectionality

Intersectionality is a theory developed by the American black feminist Kimberlé Crenshaw in the 1980s addressing the specific types of multilevel discrimination - racial and gendered - faced by black women in the U.S., and the difficulty for the U.S. legal system to view these two types of discriminatory experiences as interconnected rather than separate. The theory was also a crucial response to American second wave, white. liberal and middle-class feminists who adopted a universalist concept of sisterhood (see Feminism). By only focusing on gendered oppression and patriarchy and at the same time claiming equal sisterhood in fighting it, white liberal feminism masked racial difference and racial inequality among women. A similar unequal power dynamic continues to exist in several forms of transnational feminism, wherein white European and North American feminists as well as their governments use universal women's rights as a common cause to justify imperialist policies, including military intervention in so-called developing countries such as in the pro-war discourses in Afghanistan and Irag.

Intersectionality as a tool that demonstrates intersecting axes of oppression continued to develop beyond its original race and gender intersection. Academically, "an intersectional perspective recognizes the complex interplay between multiple axes, such as gender and ethnicity, and analyzes the specific effects produced by their interaction". Thus, intersectionality can be used to show the interaction between gender, race, class and other categories such as age, sexuality or disability in individual and social lives. These multiple identities shape people's individual and collective experiences but also demonstrate how social identities are constructed in relation to wider power interactions. For example, academic Leslie McCall calls for an "intracategorical" approach to intersectional studies because of the importance of social structures such as "subjects", domination, and subordination and highlighting the way in which such categories act in conjunction. Yet, intersectionality has been critiqued for an overreliance on seemingly "stable" analytical categories (race, gender, class) which has the potential of missing other forms of intersected oppressions that do not fall into such clearly-defined axis, but rather are shaped by conditions such as time and space.

This term quickly became a buzzword, and a useful concept for both practitioners and academics, specialists and generalists. The term is used among feminists and activists in Beirut and in academic productions. However, its import can sometimes be inadequate. For example, engaging in the intersectional question of racial and gendered discrimination against

### التقاطعية

التقاطعية نظرية صاغتها النسوية الأميركية السوداء كيمبرلي كرينشو في ثمانينيات القرن العشرين تناولت فيها نوعين محدّدين من التفرقة المتعدّدة المستويات التفرقة العرقية والتفرقة الجندرية – اللتين تواجههما النساء السود في الولايات المتحدة، بالإضافة إلى صعوبة أن يعتبر النظام القانوني الأميركي هذين النوعين من التجارب التفريقية مترابطين لا منفصلين. شكّلت النظرية استجابةً بالغة الأهمية للموجة الأميركية الثانية، التي ضمّت النسويات الليبراليات والبيض اللواتي ينتمين إلى الطبقة الوسطى واللواتي اعتمدن مفهومًا عالميًا عن التضامن النسوي (انظر تعريف النسوية). وعبر التركيز فحسب على القمع القائم على النوع الاجتماعي والنظام البطريركي، والمطالبة في الوقت عينه بتضامن نسوي متساو في محاربته، والنساء. ولا تزال دينامية سلطةٍ غيرُ متكافئة ومماثلةٌ موجودةً تحت أشكالٍ عديدةٍ من الحركات النسوية العابرة للحدود، حيث تَستخدم نسويات أوروبا وأميركا الشمالية وحكوماتهـنّ حقـوق المرأة العالمية باعتبارها قضيةً مشتركةً لتبرير السياسات وحكوماتهـنّ حقـوق المرأة العالمية باعتبارها قضيةً مشتركةً لتبرير السياسات الكول في الخطابات المؤيدة للحرب في أفغانستان والعراق.

استمرّت التقاطعية، بوصفها أداةً توضح محاور القمع المتقاطع، بالتوسّع أبعد من تقاطعها الأصلي بين العرق والنوع الاجتماعي. فمن الناحية الأكاديمية، "يعترف المنظور التقاطعي بالتفاعل المعقّد بين محاور متعدّدة، كالنوع الاجتماعي والعرق، ولعرق، المنظور التقاطعية التوعية التي ينتجها تفاعل هذه المحاور". بالتالي، يمكن استخدام التقاطعية الإظهار التفاعل بين النوع الاجتماعي والعرق والطبقة وفئات أخرى كالعمر أو الجنسانية أو الإعاقة في الحياة الفردية والاجتماعية. تصوغ هذه الهويات المتعدّدة تجارب الناس وخبراتهم الفردية والجماعية، بل تبيّن أيضًا كيف تُبنى الهويات الاجتماعية في علاقتها مع تفاعلات السلطة على نطاق أوسع. على سبيل المثال، الاجتماعية في علاقتها مع تفاعلات السلطة على نطاق أوسع. على سبيل المثال، تدعو الأكاديمية ليزلي ماكول إلى مقاربة "تصنيفية بينيّة" للدراسات التقاطعية نظرًا التي تتصرّف بها هذه الفئات بارتباطها بعضها ببعض. على الرغم من ذلك، انتُقدت النظرية التقاطعية لاعتمادها المفرط على فئاتٍ تحليليةٍ "راسخةٍ" ظاهريًا (العرق أو الجنس أو الطبقة)، ما يمكن أن يفوّت عليها أشكالاً أخرى من أوجه القمع المتقاطعة التي لا تحور في محورٍ محدّدٍ بهذا الوضوح، وإنّما تتشكّل بفعل عوامل كالزمان والمكان.

سرعان ما أصبح المصطلح كلمةً طنّانة، ومفهومًا مفيدًا للممارسين/ الممارسات والأكاديميين/ الأكاديميين/ الأكاديميين/ الأختصاصيين/ غير والأكاديميين/ الأكاديميين/ النختصاصيات وغير الاختصاصيين/ غير الاختصاصيات. المصطلح مستخدّمٌ في أوساط النسـويين/ النسـويات والناشـطين/ الناشـطات في بيـروت وفي النتاجات الأكاديمية. لكن، يمكن أن يكـون مدلولـه غيـر ملائـمٍ أحيانًا، فغالبًا ما يأتـي مثـلاً تنـاول المسـألة التقاطعيـة للتفرقـة العنصريـة والجندريـة ضـدّ النسـاء المهاجـرات فـي بيـروت علـى حسـاب العمـل بوصفـه ديناميـةً متقاطعـة أساسـية فـى حيـاة هـؤلاء النسـاء.

migrant women in Beirut has often come at the price of ignoring labour as a major intersecting dynamic in these women's lives.

The mainstream use of the intersectional approach to gender, race and class has also been transposed to the UN system. UN reports recently called for the necessity to consider gender-related dimensions of racial discrimination, and to take an intersectional approach to violence against women. Nevertheless, the UN "culture of indicators", simplifying complex connections and failing to highlight the structural causes of violence, could lead to a misrepresentation of women's experiences. Some critiques of the concept fear that, if the concept is used as an umbrella term encompassing many issues and used in many different contexts, it may miss the opportunity to disrupt categories of identification and power and rather reaffirms them. Focusing on analyzing the experiences of groups identified as "marginal" or "minorities" is a way of reproducing essentialist ideas about such identities – for example, "Muslim woman" becomes a coherent general category even though such a category includes millions of women with various living conditions that are impossible to generalize.

وقد نُقل الاستخدام السائد للمقاربة التقاطعية لتناول النوع الاجتماعي والعرق والطبقة إلى منظومة الأمم المتحدة. ودعت تقارير المنظّمة الدولية مؤخّرًا إلى ضرورة النظر في الأبعاد المتّصلة بالنوع الاجتماعي للتفرقة العنصرية، واتّباع مقاربة تقاطعية في تناول العنف ضدّ المرأة، على الرغم من ذلك، يمكن أن تؤدي "ثقافة المؤشرات" السائدة في الأمم المتحدة، بتبسيطها الروابط المعقَّدة وفشلها في تسليط الضوء على الأسباب الهيكلية المؤدية إلى العنف، إلى تشويه تجارب النساء. ويخشى بعض منتقدي هذا المفهوم أنّ الأخير، في حال استُخدم كمصطلحٍ جامعٍ يشمل قضايا كثيرةً وفي سياقاتٍ مختلفةٍ عديدة، قد يفوّت فرصة هدم فئتي تعيين الهوية والسلطة، لا بل قد يعيد التأكيد عليهما. ويُعدّ التركيز على تحليل تجارب الجماعات الموصوفة بأنها "هامشية" أو "أقلياتٍ" وسيلةً لإعادة إنتاج أفكار النظرية الجوهرية بشأن هذه الهويات. مثلاً، تُمسي "المرأة المسلمة" فئةً عامة متماسكة على الرغم من أنّ فئةً كهذه تشمل الملايين من النساء، تختلف ظروفهنّ المعيشية التى يستحيل تعميمها.

### **LGBTIQ**

Initialism for "Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender, Intersex, and Queer". The acronym was first used in the United States in the 1980s in the form of "LGB" and has been changing as new sexual identities are claimed and included, for example, "LGBT" was popularized in the 1990s<sup>1</sup>. Some of the different formations include LGBTIQ, which includes Intersex identities and "Queer". The formulations continue to expand and change depending on who is using them and for which purpose. Some of the longer uses include adding a second Q for Questioning (signifies a person who has not chosen a specific sexual orientation), GQ for Gender Queer (persons who do not identify neither as men or women and reject the gender binary), or P for Pansexual (a person who is sexually attracted to persons from all across the gender spectrum), or 2S for Two-Spirit (a Native American conception that refers to persons who have the roles of both genders), etc.

These configurations can be as long as "LGBPTTQQIIAA+" wherein groups such as Allies (heterosexual and cisgender supporters of LGBT rights) are included. To shorten the acronym often the configuration "LGBT+" is included instead, or the term "queer" can be employed as an umbrella term for all non-heterosexual, non- cisgender, and non-cisexual identities (See Queer definition). The fact the acronym can be expanded continuously points not only to the vast diversity in sexuality and gender configurations, but also to the consistent molding and categorization of such genders and sexualities on the basis of identities as opposed to practices, acts, etc.

In Lebanon, several sexual rights organizations use the term LGBTIQ or LGBT, despite not having agendas that directly address Bisexual, Trans and/or Intersex persons and issues, and despite the fact that local communities do not always form around sexual or gender identities. For example, "intersex" issues as such are absent from all (visible) groups' agendas and public debates, and the very identity categorization does not exist in this form locally. This is not to say that persons born with a combination of hormones, genitals, and internal sex/reproductive organs that do not match the pattern of male and female do not exist. Rather, that such bodies and persons are not categorized in the same way they are in the U.S. and Europe. In this sense then, the term reflects the organizations' affiliation with a particular transnational set of sexual identity politics, projects, and funds (see NGOization).

At the same time, some local groups follow queer politics instead in order to highlight a separation from the identity-based approach and politics<sup>3</sup>.

- <sup>1</sup> Michelle A. Marzullo, "LGBT/queer sexuality, history of, North America", The International Encyclopedia of Human Sexuality, 2015.
- <sup>2</sup> "What's in an acronym? Parsing the LGBTQQIPZSAA community", *Social Justice for All*, 11 July 2011, available at: https://hulshofschmidt.wordpress.com/2012/07/11/whats-in-an-acronym-paing-the-lgbtqqip2saa-community/ [Last accessed 10.09.2015].
- <sup>3</sup> For further analysis on the difference between identity politics and queer politics see: Joshua Gamson, "Must Identity Movements Self-Destruct? A Queer Dilemma", Social Problems, Vol. 42, No. 3, 1995, pp. 390-407.

المثليون والمثليات وثنائيا وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلون والمتحوّلات جنسيًا وحاملو وحاملات صفات الجنسين والكوير LGBTIQ \_\_\_\_

Michelle A. Marzullo, "LGBT/queer <sup>1</sup> sexuality, history of North America", The International Encyclopedia of Human Sexuality تاریخ النشر: 20/04/2015

"What's in an acronym? Parsing the '' LGBTQQIPZSAA community", Social Justice for All, 10/07/2011 متاع عبر الرابط: https://hulshofschmidt.wordpress. com/2012/07/11/whats-in-an-acronymparsing-the-lgbtqqip2saa-community/ [10/09/2015 لا الطيرة في [10/09/2015] استُخدم هذا الاختصار للمرة الأولى في الولايات المتحدة في ثمانينيات القرن العشرين باعتماد اختصار "GBI" (المثليـون والمثليـات وثنائيـو وثنائيـات الميـل الجنسـي) ومـا انفــــ يتغيّـر مـع اعتمـاد هويـاتٍ جنسـيةً جديـدة وضمّهـا، فشـاع مصطلـح "GBTI" (زيـد عليـه المتحوّلـون والمتحـوّلات جنسـيّا) فـي التسـعينيات. وتشـمل بعـض التسـميات المختلفـة الGBTI0، أي حاملـي صفـات الجنسـين و"الكوير". ولا تزال هـذه الصياغات تتوسّع وتتغيّر بحسب الجهـة التي تستخدمها وغرضهـا منهـا. يشـمل بعـض الصياغات الأطـول حـرف و إضافيًـا للدلالـة علـى المشـكّك (أي الشخص الذي لم يختر توجّها جنسـيًا محدّدًا)، أو حرفي GQ للدلالـة علـى الكوير الجندري (أي الشخص الذي لا يرى نفسـه لا رجلاً ولا امرأةً ويرفض الثنائيـة الجندرية)، أو حرف P للدلالـة علـى الميل الجنسي الشامل (شخصٌ ينجذب جنسـيًا إلـى أشـخاص مـن كامـل الطيـف الجنـدري)، أو 25 للدلالـة علـى مـزدوج الروح (وهـو مفهـومٌ موجـودٌ لـى الأميركيين الأصليين ويشـير إلى الأشخاص الذين يضطلعـون بأدوار كلا النوعـيـن الاجتماعييـن)، الـخ.

يمكن أن تطول هـذه الصياغات إلى حـدّ الوصـول إلى "+LGBPTTQQIIAA"، حيـث تنـدرج مجموعـاتٌ مثـل الحلفـاء (أي داعمـو حقـوق الـLGBT مـن الغيَريّيـن وذوي الهوية الجندرية النمطية). ولاختزال الاختصار، غالبًا ما يُستخدم مصطلح "+LGBT" بديلاً منه، أو يمكن كذلك استخدام مصطلح "كوير" كمصطلح جامع يضمّ الهويات اللاغَيرية والجندرية غير المعيارية والجنسية غير المعيارية كلّها (انظر تعريف الكوير). وحقيقـة أنّ الاختصـار قابـلُ للتوسيع بشكلٍ مستمرّ إنّما تشير لا إلى التنوّع الهائل في تكوينات النوع الاجتماعي والجنسانية فحسب، بل أيضًا إلى القوّابة والتصنيف المتسقين لهذه الأنواع الاجتماعية والجنسانيات على أساس الهويات بحلاً من الممارسات واللفعال وغيرها.

وفي لبنان، تستخدم منظّمات عدة في مجال الحقوق الجنسية مصطلح EGBTI أو LGBTI، على الرغم من أنّها لم تضع أجندات تتناول مباشرةً ثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا و/أو حاملي وحام للات صفات الجنسين وقضاياهم، وعلى الرغم من أنّ الجماعات المحلية لا تتشكّل دائمًا حول الهويات الجندرية أو الجنسية. فتغيب على سبيل المثال قضايا "حاملي وحاملات صفات الجنسين" من أجندات المنظمات ونقاشاتها العامة (البادية للعيان) كلّها، ولا وجود للتصنيف الهوياتي بحدّ ذاته بهذا الشكل محليًا. وليس المُراد بهذا القول أن لا وجود للأشخاص الذين وُلحوا بمجموعةٍ من الهرمونات والأعضاء التناسلية والأعضاء الجنسية الداخلية/ الإنجابية التي لا تتطابق ونمط الذكور والإناث بل المُراد أنّ هؤلاء الأشخاص وهذه الأجسام غير مصنّفة كما هي في الولايات المتحدة وأوروبا. بهذا المعنى إذًا، يعكس المصطلح انتماء المنظّمات إلى مجموعةٍ خاصةٍ عابرةٍ للحدود من السياسة والمشاريع والصناديق المتعلّقة بالهوية الجنسية (انظر تعريف الأنجزة).

وفي الوقت عينه، يتبع بعض المجموعات المحلية سياسة الكوير بـدلاً مـن ذلك، من أجل تسليط الضوء على الانفصال عن المقاربة والسياسة القائمين على It is important to note that a "queer" approach to politics is still affiliated with U.S. based and European debates as the history of the term itself demonstrates (see Queer). In addition, what can be observed is an increased interest from foreign embassies and transnational donors and NGOs in the creating of the term LGBTI as an "aid category" which comes alongside increased militarized interventions in the region. As a consequence of these dynamics, some persons are beginning to use "LGBT" as an identity category in itself (as opposed to identifying as "Gay" or "Transgender", they mention they are "LGBT" to donor organizations and NGOs).

The acronym traditionally begins with "I" instead of "G" in order to reflect a commitment to feminist stances (in English and Arabic writing, the masculine grammatical form is usually given primacy before the feminine form). This does not mean however that LGBT movements are free of sexism, racism, or transphobia. Indeed, the American LGBT rights movement has been consistently criticized for prioritizing gay men's issues – such as the right to military service and to marriage; two normative demands that reflect a normative definition of belonging, specifically one that does not challenge a heterosexuality and imperialism (see heteronormativity)<sup>4</sup>. Similar dynamics and criticism has been prevalent among sexuality rights groups in Beirut, which included critiques of male-dominance, sexual harassment in several groups, exclusion of lesbian women from gay male spaces and exclusions based on class and race, and reproduction of structures of oppression inside activist spaces<sup>5</sup>.

Lesbian: The English term traces its roots to the Greek "Lesbos"; and today it refers to women who are sexually attracted to women. The term was popularized again in the 60s and 70s in the U.S. and is used in some circles in Beirut in its English form. In Arabic, the term "suhaq" has been employed to refer to lesbianism – however, it is viewed as a derogatory term and has been replaced by the general term for homosexuality "mithliyya jinsiyya" (see the term "Sexuality"). Joseph Massad explained that contrary to common belief, "suhaq" does not derive from the Arabic root s-h-q, which literally means "to crush". Instead, he argued the term most likely has a Greek origin "sapphikos". Academics such as Samar Habib analyzed "female homosexuality" in the Middle East and debated the representations of same-sex love and attraction among women in literary sources, while a group of Lebanese activists published a collection of personal accounts and stories from women who are attracted to other women in the short book "Bareed Mista3jil".

- <sup>4</sup> **Jasbir Puar**, *Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times*, Durham and London, Duke University Press, 2007.
- See for example: Dima E. Kaedbey, "Building Theory Across Struggles: Queer Feminist Thought from Lebanon", Dissertation, The Ohio State University, 2014. And also: Helem, "LGBT rights organization Helem responds to report on its legacy", Al-Akhbar English, October 7, 2014: http://english. al-akhbar.com/node/21886 [Last accessed 27.9.2015].
- <sup>6</sup> Joseph Massad, Desiring Arabs, Chicago, The University of Chicago Press, 2007, p.109.
- 7 Ihid
- <sup>8</sup> Samar Habib, Female Homosexuality in the Middle East: Histories and Representations, New York, Routledge, 2007.
- <sup>9</sup> Anonymous, *Bareed Mista3jil: True* Stories. Beirut. Meem. 2009.

لمزيد من التحليل حول الفرق بين سياسة الهوية وسياسة الكوير، انظر: Joshua Gamson, "Must Identity Movements Self-Destruct? A Queer Dilemma", Social Problems, Vol. 42, No. 3, 1995, pp. 390-407.

Jasbir Puar, Terrorist Assemblages: 4
Homonationalism in Queer Times,
Durham and London, Duke University
Press 2007

أ انظر مثلاً: Dima E. Kaedbey, "Building Theory Across Struggles: Queer Feminist Thought from Lebanon", Dissertation, .The Ohio State University, 2014

الوليسة. "LGBT rights organization Helem responds to report on its legacy", Al-Akhbar English, October 7, متاح عبر الرابط: http://english.al-akhbar.com/ node/21886 [27/09/2015]

Joseph Massad, Desiring Arabs, <sup>6</sup> Chicago, The University of Chicago Press, 2007, p.109.

### المرجع نفسه.

Samar Habib, Female Homosexuality <sup>®</sup> in the Middle East: Histories and Representations, New York, Routledge, 2007.

أسم المؤلف (ة) مغفل، بريد مستعجل:
 قصص حقيقية، جمعية ميم، 2009.

الهوية ُ. ومن الأهمية بمكانٍ أن نشير إلى أنّ نهج "الكوير" في السياسة لا يزال مرتبطًا بالنقاشات الأوروبية والأميركية، كما يُظهر تاريخ هذا

46

المصطلح نفسه (انظر تعريف الكوير). بالإضافة إلى ذلك، يمكن ملاحظة ازدياد اهتمام السفارات الأجنبية والجهات المانحة والمنظّمات غير الحكومية العابرة للحدود بنحت مصطلح LGBTI، ليكون بمثابة "فئة من المساعدات" تأتي جنبًا إلى جنب مع زيادة التدخّلات العسكرية في المنطقة. نتيجةً لهذه الديناميات، بدأ بعض الأشخاص باستخدام مصطلح "LGBT" كفئةٍ هوياتيةٍ بحدّ ذاتها (عوض التعريف عبر الركون إلى مصطلحي "مثلي" أو "متحوّل جنسيًا"، يُبلغ هـؤلاء الأشخاص المنظّمات المانحة والمنظّمات غير الحكومية بأنّهم "LGBT").

يبدأ الاختصار عادةً بحرف "1" بدلاً من حرف "6" من أجل أن يعكس التزامًا بالمواقف النسوية (باللغتين الإنكليزية والعربية المكتوبتين، تكون الأولوية عادةً للمذكّر النحوي على حساب المؤنّث). لكن، هذا لا يعني أنّ تيارات المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا خالية من التحيّر الجنساني أو العنصرية أو كراهية المتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا. وبالفعل، لطالما انتُقدت حركة حقوق الـ LGBT الأميركية على تخصيصها الأولوية لقضايا مثليّي الجنس من الرجال - كالحقّ في الخدمة العسكرية والزواج؛ وهذان مطلبان معياريان يعكسان تعريفًا معياريًا للانتماء، وهو تعريفُ لا يطعن في الغيرية الجنسية والإمبريالية (انظر تعريف المعيارية على أساس الغيرية الجنسية). وسادت دينامياتُ وانتقاداتُ مماثلة في مجموعات الحقوق الجنسية في بيروت، وتضمّنت انتقاداتٍ طالت هيمنة الذكور، والتحرّش الجنسي في مجموعاتٍ عدّة، وإقصاء النساء المثليات عن فضاءات الذكور المثليين، فضلاً عن الإقصاء عدّة، وإقصاء النساء المثليات عن فضاءات الذكور المثليين، فضلاً عن الإقصاء الناشطين، الناشطات. الناشطية والعرق، وإعادة إنتاج هياكل القمع داخل فضاءات الناشطين، الناشطات.

السحاقية: تعود جذور المصطلح الإنكليزي إلى الكلمة اليونانية "Besbos"، وهو يشير اليوم إلى المرأة التي تنجذب جنسيًا إلى النساء. شاع المصطلح مجدّدًا في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي في الولايات المتحدة، وهو يُستخدم في بعض الأوساط في بيروت بصيغته الإنكليزية. واستُخدمت كلمة "سُحاق" في اللغة العربية للإشارة إلى المثلية الجنسية الأنثوية، غير أنّ هذا المصطلح يُعتبر مهينًا، وتمّ بالتالي استبداله بالمصطلح العام "المثلية الجنسية" (انظر تعريف الجنسانية). وقد أوضح جوزيف مسعد أنّ كلمة "سُحاق"، وخلافًا للاعتقاد الشائع، ليست مشتقةً من الجذر العربي "سَحقَ"، الذي يفيد حرفيًا معنى "التدمير". حاجج مسعد بأنّ المصطلح يعود أغلب الظنّ إلى الأصل اليوناني، وتحديدًا كلمة "شرق الأوسط، وخاضوا نقاشات حول عرض الحبّ والانجذاب المثليّين لدى النساء الشرق الأوسط، وخاضوا نقاشات حول عرض الحبّ والانجذاب المثليّين لدى النساء في المصادر الأدبية " مي حين نشر عددٌ من الناشطين اللبنانيين/ الناشطات غيرهـنّ من النساء في كتاب صغير بعنـوان "بريد مستعجل".

Gay: is a term that today refers to men who are sexually attracted to other men. The term's exact meaning is "happy" and was employed differently across US history in the 20th century. It became popular among gay men as they opposed the use of the word "homosexual" due to its emergence from the medical field and its connotations with otherness. In the United States. "gay" is often used as an umbrella term for LGBT as well and can refer to lesbians and queer men. Often, transnational organizations also use it when referring to queer sexual rights as "gay rights". However, gay and lesbian studies in the US also point to a multiplicity of local usages inside queer communities, where sometimes transgender persons use the category to denote gender difference 10. Lebanese uses of the term are common among circles of activists, NGOs, middle and upper class Beirutis, and those exposed to specific transnational flows of media, online chat rooms, pornography, and cell-phone applications. Organizations such as Helem and Meem pushed for the use of "mithli" as a politically correct term in Arabic, and "mithlivva" for homosexuality (see "sexuality" for more historical use).

Bisexual: The term refers to a person who is sexually attracted to both men and women. Bisexuality in U.S. and European narratives often faces an erasure because it is seen as a temporary state in a linear process of "coming out" wherein a person may first choose to suggest that they are interested in both genders to ease their acceptance in their environment. Thus, because it retains the possibility of sexual attraction to the opposite gender, bisexual people are sometimes criticized by some queer persons or communities for being part of the heteronormative system, and at the same time pushed to become part of it by the heterosexual society (see heternormativity). While it can be argued that bisexuality reaffirms the gender binary in as much as all sexual identity categories, it also opens space for examining sexual fluidity.

Transgender: is an umbrella term for persons who were assigned a gender and sex identity at birth that is inconsistent with the gender they identify with. On this basis, a transgender man or transman was assigned as female at birth and given the gender identity of a woman/girl which does not correspond to how he identifies (as a man). Similarly, a transwoman is a person who was assigned male sex at birth and defined by society as a boy/man, which does not match how she identifies (as a woman). Despite being an umbrella term itself, the term transgender is sometimes represented with the term "trans\*" in order to include an even wider variety of persons who do not fall on either end of the gender binary and whose identities, bodies, and performances include multiple movements across the gender spectrum.

 <sup>10</sup> David Valentine, Imagining
 David Valentine, Imagining

 Transgender: An Ethnography of a
 Transgender: An Ethnography of a

 Category, Durham, Duke University
 Category, Durham, Duke University

 Press, 2007.
 Press, 2007.

اللوطي: مصطلحٌ يشير اليـوم إلـي الرجـال المنجذبيـن جنسيًا إلـي غيرهـم مـن الرجال. المعنى الدقيق للكلمـة (بالإنكليزيـة) هـو "مُغتَبِط" وقد استُخدم بشكل مختلف عبـر التاريـخ الأميركـي فـي القـرن العشـرين. شـاع المصطلـح لـدي الرجـالُ المثلييـن عندمـا اعترضـوا علّـي اسـتخدام كلمـة "مثلـي / homosexual" بسـبب بروزها من الحقل الطبي وما تحمله من دلالات تعكس الاختلاف. وغالبًا ما تُستخدم كلمة "gay" في الولايات المتحدة كمصطلح يشمل المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميلُّ الجنسي والمتحوّلين والمتِّحوّلاتُ جنسيًا، ويمكن أن تشير إلَّى الرجال الكوير والمثلياتُ. وغالبًا ما تستخدم المنظِّمات العابرة للحدود أيضًا المصطلح عينه عند الأشارة إلى الحقوق الجنسية للكوير باعتيارها "حقوق المثليين". لكن، تشير الدراسات حول المثليين والمثليات في الولايات المتحدة كذلك إلى تعدّد الاستخدامات المحلية في جماعات الكوير، حيث يستخدم أحيانًا المتحوّلون/ المتحولات جنسيًا هذه الفئة للّدلالة على الاختلاف الجندري<sup>10</sup>. وتشيع استخدامات المصطلح اللبنانية في أوساط الناشطين والناشطات والمنظّماتُ غير الحكومية والسروتيين المنتمين إلى الطبقة الوسطى أو العليا، فضلاً عن الأشخاص الذين تطالهم موجاتٌ محدّدة عابرة للحدود الوطنية، تشمل وسائل الإعلام، وغرف الدردشة على شبكة الإنترنت، والمواد الإباحية وتطبيقات الهاتف الخلوي. وقد ناصر بعض المنظّمات كجمعيّتَي حلم وميم استخدام كلمة "مثلى" بوصفها مصطلحًا صحيحًا من الناحية السياسية في اللغة العربية، وكلمةً "مثلية" للدلالة على المثلية الجنسية (انظر تعريف الجنسانية للعودة إلى الاستخدام التاريخي).

ثنائي/ ثنائية الميل الجنسي: يشير المصطلح إلى شخصٍ ينجذب جنسيًا إلى الرجال والنساء على حدٍ سواء. وغالبًا ما تواجه ازدواجية الميـول الجنسية في السـرديّات الأميركية والأوروبية نوعًا من المحو، إذ يُنظر إليها على أنّها حالةٌ مؤقتة من عمليةٍ خطيةٍ هي "الإفصاح عن جنسانية الفرد"، حيث قد يختار الشخص أولاً أن يعلـن بأنّه يميل إلى النوعين الاجتماعيين لتسهيل القبـول به في بيئته. وهكذا، نظرًا لأنّ ثنائيي/ ثنائيات الميل الجنسي يحتفظون/ يحتفظن بإمكانية الانجذاب الجنسي إلى النوع الاجتماعي الآخر، فهم بذلك محلّ انتقادٍ في بعض الأحيان من قبل أشخاص الكوير أو جماعاتها لكونهـم يشكّلون جزءًا من النظام النمطي القيري، ولأنّ المجتمع الغيري يدفعهم في الوقت عينه ليصبحوا جزءًا من هذا النظام (انظر تعريف المعيارية على أساس الغيرية الجنسية). وفي حين يمكن القـول إنّ ازدواجية الميـول الجنسية تؤكّد من جديد على الثنائية الجندرية في فئـات الهوية الجنسية كلّهـا، إلاّ أنهـا تفتح الباب أيضًـا أمـام دراسـة المرونـة الجنسية.

المتحـقل/ المتحولـة جنسـيًا: هـو مصطلـح شـامل للأشـخاص الذيـن عُيّـن لهـم نـوع اجتماعـي وهويـة جنسـية عنـد الـولادة لا تتوافـق مـع النـوع الاجتماعـي الـذي عيّنـوه لا نفسهم. علـى هـذا الأسـاس، يكـون الرجل المتحوّل جنسـيّا قـد عُيّن أنثَى عند الـولادة وأعطـي الهويـة الجندريـة الخاصـة بالمـرأة / الفتـاة، وهـي هويـةٌ لا تتوافـق وتعيينـه الخـاصّ لنفسـه (أي كرجـل). وبالمثـل، تُعـدّ المـرأة المتحّولـة جنسـيًا شـخصًا عُيّـن لــه الجنس الذكـري عنـد الـولادة وحـدّد المجتمع أنّـه صبـيٌ/ رجلٌ، وهـذا مـا لا يتماشـى مع

العملية نفسها.

Transgender persons might sometimes choose to surgically transition from the sex they were assigned into another. Thus, the term "transsexual" denotes this transition. However, every person's transition is different and does not have to entail a full transition nor follow the same process.

In Lebanon, the term transgender is often used in its short form "Trans" among some transgender persons. Some transwomen and transwomen sex workers often employ terms such as "shemale" and "ladyboy" in referring to each other and when identifying their roles. NGOized discourses find these terms derogatory, but it is central to examining how they manifest themselves inside the communities and not force an identity term on persons simply because it is more accepted in the transnational NGOized discourses and/or global LGBT politics. Lastly, sex-reassignment surgeries are possible in Lebanon, but require a very long procedure which is often the main obstacle.

"Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, January 2015.

تعيينها الخاصّ لنفسها (أي كامرأة). وعلى الرغم من أنّ المصطلح شاملٌ بحدّ ذاته، إلاّ أنّ كلمة "متحوّل/ متحولة جنسيًا" تُختَصر أحينًا بكلمة "متحوّل/ متحولة\*" من أجل إدراج مجموعة أكثر تنوّعًا من الأشخاص الذين لا يندرجون تحت أيّ خانةٍ من خانتي الثنائية الجندرية، والذين تشمل هوياتهم وأجسامهم وأداءاتهم حركاتٍ متعدّدة من كامل الطيف الجندري. أحيانًا، يختار الأشخاص المتحولون/ المتحولات جندريًا التحول جراحيًا من الجنس الذي عُيّن لهم إلى الجنس الآخر. وبالتالي، يشير مصطلح "المتحول/ المتحولة جنسيًا" إلى هذا التحول. لكن تجدر الإشارة إلى أنّ كلّ تحوّلٍ يخوضه الشخص يختلف عن غيره وليس من الضرورة أن يستتبع تحوّلاً كاملاً أو يتّبع

وفي لبنان، غالبًا ما يُستخدم مصطلح "متحوّل/ متحولة جنسيًا" بصيغته القصيرة "ترانس" (أي متحوّل/ متحولة) في صفوف بعض المتحوّلين والمتحولات جنسيًا. أمّا العاملـون في مجـال الجنس مـن متحوّليـن ومتحـوّلات، فغالبًا مـا يسـتخدمون أمّا العاملـون في مجـال الجنس مـن متحوّليـن ومتحـوّلات، فغالبًا مـا يسـتخدمون كلمـات كـ"شيميل / shemale" و"لديدي بـوي / ladyboy للإشـارة إلـى بعضهـم بعضًا وعند تحديد أدوارهـم/ أدوارهـنّ. وتعتبر الخطابات المُؤنّجَزة هـذه المصطلحات مهينةً، لكـن مـن الضـروري أن ننظر إلـى كيفيـة تعبيـر هـؤلاء عـن أنفسـهم داخـل مجتمعاتهـم، وألا نفـرض عليهـم مصطلحًا هوياتيًا لمجـرّد أنّـه أكثـر قبـولاً في الخطابات المؤنجـزة العابرة للحدود و/أو السياسـة العالميـة التي تتناول قضايا المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيـات الميـل الجنسـي والمتحوّليـن/ المتحـوّلات جنسـيًا. أخيـرًا، مـن الممكـن إجـراء عمليات جراحيـة لإعـادة تحديد الجنس في لبنان، لكنّها تتطلّب إجـراءاتٍ طويلـة غالبًا ما تشكّل العقــة الدئســة "أ



### **Masculinity**

Frequently attributed to men or boys, masculinity – otherwise known as manhood or manliness – is a set of context-specific behaviors and roles (i.e. head of heterosexual family such as "rijjal", neighborhood defender such as the "abaday"), physical attributes (i.e. facial hair, able bodied, muscular), and personalized traits (i.e. dominance). Like femininity, masculinity is always contextual and historical, and is always situated in relation to broader gender norms in a given community. In addition, masculinity is often in negative relation to femininity; the two concepts are not only understood as associated with one gender, but also as mutually exclusive opposites.

Academically, significant scholarly attention was dedicated to the study of masculinity in the 1980s, which was premised upon the study of men as men rather than as universal subjects. Anthropologists, amongst others, have showcased the wide variety of performances of and values given to masculinities globally and historically. Academics such as Raewyn Connell. Jeff Hearn, and Michael Kimmel offered several grounding theories for the study of masculinity, and as a result, the field has come to form a crucial part of Gender Studies. In particular, Connell studied the multiplicity of masculinities and offered the term "hegemonic masculinity" to describe an overarching functioning set of norms that are practiced in a given community and which are premised upon elevating the social standing of a certain category of men over women, femininity, and other men. In most contexts, a dominant (or hegemonic) idea and embodiment of masculinity exists which in turn creates subordinate masculinities<sup>2</sup>. Similar to the analytical function of intersectionality, this hierarchy of masculinities showcases inequalities among men which are often based on the marginalization of classed and racialized masculinities.

Further theorization focused on studying men's spaces and relations with other men (homosociality), homosexuality, and men's violence including militarized masculinities. Significantly, Jack Halberstam's research critiqued the equation that masculinity was always and only linked to men, opening up discussions on female masculinity as well as on masculine femininities and the complex relations between sex, gender, and performance. Regional studies focused on exploring definitions of "Islamic masculinities" which not only emphasized religion's role in creating a masculine ideal, but also opened room for debating post-colonial identities and the role of colonialism in altering gender relations<sup>4</sup>.

Lebanese masculinities and femininities have been structured by a series of

<sup>1</sup> Andrea Cornwall and Nancy Linsdisfarne, (eds.), Dislocating Masculinity: Comparative Ethnographies, London, Routledge 1994.

<sup>2</sup> Raewyn W. Connell, Masculinities, Cambridge, Polity Press, 1995.

<sup>3</sup> Jack Halberstam, Female Masculinity, London, Duke University Press, 1998.

<sup>4</sup> Lahoucine Ouzgane (Ed), Islamic Masculinities, London and New York, Zed Books, 2006. Andrea Cornwall and Nancy <sup>1</sup> Linsdisfarne, (eds.), Dislocating Masculinity: Comparative Ethnographies, London, Routledge, 1994.

Raewyn W. Connell, Masculinities, <sup>2</sup> Cambridge, Polity Press, 1995.

Jack Halberstam, Female Masculinity, 3 London, Duke University Press, 1998.

Lahoucine Ouzgane (Ed), Islamic <sup>4</sup>
Masculinities, London and New York,
Zed Books, 2006.



كثيرًا ما تُعزى الذكورة – المعروفة أيضًا بمصطلح الرجولة - إلى الرجال أو الصبيان، وهـي عبـارة عـن مجموعـةٍ مـن السـلوكيات والأدوار الخاصّـة بسـياق محـدّد (علـى سبيل المثـال ربّ أسـرةٍ تتكـون مـن جنسـين مختلفيـن، "رجّـال"، والمدافع عـن الحـيّ، "منضـاي")، والصفـات البدنيـة (كشـعر الوجـه وقـوّة البنيـة والعضـلات)، والصفـات الشخصية (كالتسلط). وكما الأنوثة، دائمًا ما تكون الذكورة سياقيةً وتاريخيةً ومتعلّـقةً بمعايير جندريـة أوسع في مجتمع معيّن. بالإضافة إلـى ذلك، غالبًا ما تكون الذكورة في علاقـة سـلبية مـع الأنوثـة، والمفهومـان يتـمّ إدراكهمـا بارتباطهمـا بنـوعٍ اجتماعـي محـد، لا يـا، أيضًـا كضدّيـن سـتبعد أحدهمـا الآخـن.

أكاديميًا، تمّ تخصيص اهتمامٍ علمي كبير لدراسة الذكورة في ثمانينيات القرن الماضي، استندت إلى دراسة الرجال كرجالٍ لا كأفرادٍ عالميين. وقد عرض علماء الأنثروبولوجيا من جملة علماء آخرين مجموعة واسعة من أداءات الذكورة والقيم الأنثروبولوجيا من جملة علماء آخرين مجموعة واسعة من أداءات الذكورة والقيم المعطاة لها عالميًا وتاريخيًا أ. وقدّم بعض الأكاديميين، مثل رايوين كونيل وجيف هيرن ومايكل كيميل، نظرياتٍ أساسيةً عدّة لدراسة الذكورة. نتيجة لذلك، بات هذا الحقل يشكّل جزءًا بالغ الأهمية من الدراسات الجندرية. درست كونيل على وجه الخصوص تعدّد الذكورات واقترحت مصطلح "الذكورة المهيمنة" لوصف مجموعة فقالةٍ وشاملةٍ من المعايير التي تتمّ ممارستها في مجتمعٍ معيّن والتي ترتكز على رفع المكانة الاجتماعية لفئةٍ معيّنةٍ من الرجال فوق النساء والأنوثة وغيرهم من الرجال. نجد في معظم السياقات فكرةً مسيطِرةً (أو مهيمنة) وتجسيدًا للذكورة، ما ينشئ بدوره ذكوراتٍ تابعة أو . وعلى غرار الوظيفة التحليلية للتقاطعية، يعرض تسلسل الذكورة الهرمي هذا أوجه عدم المساواة بين الرجال، وهي تستند غالبًا إلى تهميش الذكورة المصنّفة على أساس الطبقة والعرة.

لقد ركّز التنظير الإضافي على دراسة فضاءات الرجال وعلاقاتهـم بالرجال الآخريـن (المخالطة الاجتماعية المثلية) والمثلية الجنسية والعنف الذي يمارسـه الرجال، بما في ذلك الذكـورات المُعَسكَرة. وانتقـدت بحـوث جـاك هالبيرسـتام أن بشكلٍ ملحـوظ المعادلة القائلة بارتباط الذكـورة دومًا بالرجال فحسب، ففتحت الباب أمام نقاشات بشأن الذكـورة الأنثويـة، والأنوثات الذكـورية، والعلاقـات المعقّدة بين الجنس والنـوع الاجتماعي والأداء. وركّزت الدراسـات الإقليميـة على استكشـاف تعريفـات "الذكـورات الإسلامية" التي لـم تكتـفِ بالتشـديد علـى دور الديـن فـي تشـكيل مثـالٍ ذكـوري، بل فتحت أيضًـا المجال لمناقشـة هويـات ما بعـد الاسـتعمار ودور الأخيـر فـي تغييـر العلاقـات بيـن الجنسـين أ.

نشـأت الذكـورات والأنوثـات اللبنانيـة عبـر سلسـلةٍ مـن الأحـداث التاريخيـة، ولاسـيما الحـرب الأهليـة التـي أتاحـت إعـادة تشـكيلٍ معيّنـةٍ للسـلوك "الميليشـيوي" الشـهير المتمثّل بصـورة عضـو الميليشيا<sup>5</sup>. وقـد استكشـفت دراسـاتُ إضافيـةٌ عـن الذكـورة فـي لبنـان المواقـف المعاديـة للأنوثـة فـى المجتمـع المثلـى والسـعـى إلـى الظهــور بمظهــر



historical events, notably the civil war which offered a particular reshaping of celebrated "militiarized" behaviour in the figure of the militia man<sup>5</sup>. Further studies of masculinity in Lebanon have explored anti-feminine attitudes in the gay community and the quest to appear "masculine" in order to appear "heterosexual". New debates are paying attention to the Lebanese state's masculinist narrative of "masculinity under threat" through which women's rights, such as the right to pass on citizenship among others, continue to be curtailed.

Local campaigns also focus on revealing the link between domestic violence against women and masculine behavior and thus they engage in a debate on the relationship between men, masculinity, and violence. Organizations such as KAFA have effectively exposed patriarchal masculinity's role in practicing and normalizing violence against women. In some of the organization's campaigning strategies, KAFA attempted to present alternative non-violent masculinities, or "resistant masculinities to patriarchy" in which it sought to break links between definitions of proper masculinity and violence against women. In contrast, organizations such as ABAAD have focused on reframing masculinity without directly challenging or destabilizing normative masculinity.

Sune Haugbolle, "The (Little) Militia Man: Memory and Militarized Masculinity in Lebanon", Journal of Midle East Women's Studies, Vol. 8, No. 1, 2012, pp. 115-139.

<sup>6</sup> Mathew Gagne, "Queer Beirut Online: The Participation of Men in Gayromeo. com", *Journal of Middle East Women's* Studies, Vol. 8, No. 3, 2012, pp. 113-137.

Anthony Rizk and Ghassan Makarem, ""Masculinity-Under-Threat": Sexual Rights Organizations and the Masculinist State in Lebanon", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, January 2015, pp. 97-108

Bernadette Daou, "Feminisms in Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Issue 1, p. 63.

9 Ibi

Sune Haugbolle, "The (Little) <sup>5</sup> Militia Man: Memory and Militarized Masculinity in Lebanon", *Journal of Middle East Women's Studies*, Vol. 8, No. 1, 2012, pp. 115-139.

Mathew Gagne, "Queer Beirut Online: <sup>6</sup>
The Participation of Men in Gayromeo.
com", Journal of Middle East Women's
Studies, Vol. 8, No. 3, 2012, pp. 113-137.

Anthony Rizk and Ghassan Makarem, "Masculinity-Under-Threat": Sexual Rights Organizations and the Masculinist State in Lebanon", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue J. January 2015, pp. 97-108

Bernadette Daou, "Feminisms in <sup>8</sup> Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, ISSUE 1, D. 63.

<sup>9</sup> المرجع نفسه.

"ذكوري" حتى يبدو المرء "غَيريًا<sup>6</sup>. وتلتفت النقاشات الجديدة إلى السردية الذكورية التي تعتمدها الدولة اللبنانية والتي تعتبر أنّ "الذكورة مهدَّدةٌ"، وهي سرديةٌ لا تزال حقوق المرأة من خلالها تخضع للقيود، ومن جملتها الحقّ في منح الجنسية<sup>7</sup>.

كذلك، تركّز الحملات المحلية على الكشف عن العلاقة بين العنف الأسري ضدّ المرأة والسلوك الذكوري، وتنخرط بالتالي في نقاشٍ حول العلاقة بين الرجال والذكورة والعنف. وقد عرض بعض المنظّمات مثل منظمة 'كفى' على نحوٍ فقال دور الذكورة البطريركية في ممارسة العنف ضدّ المرأة وتطبيعه. وفي بعض استراتيجيات 'كفى' في إدارة الحملات، حاولت المنظّمة أن تقدّم ذكوراتٍ لاعنفية بديلة، أو "ذكوراتٍ مقاومة للنظام البطريركي"، سعت فيها إلى كسر الروابط بين تعريفات الذكورة الصحيحة والعنف ضدّ المرأة ُ. في المقابل، ركّزت منظّماتُ أخرى مثل منظمة 'أبعاد' على إعادة تأطير الذكورة من دون أن تطعن مباشرةً بالذكورة المعيارية أو تزعزعها ُ.



### MSM: Men who have sex with men

MSM is an acronym for Men who have Sex with Men coined in 1994 by specialists in public health in the United States<sup>1</sup>. The term was specifically invented in the wake of the HIV/AIDS epidemic<sup>2</sup>, with the aim to ease reaching all men who have sex with men, including those who do not identify themselves as gay locally and globally. In the United States, the outbreak of the HIV and AIDS epidemic has vilified gay and queer men (and homosexuality overall) who were blamed for the spread of the virus<sup>3</sup> which came to be derogatorily known as the "gay disease". Subsequently, the categories of gay and queer gained renewed stigma due to this homophobic reaction, which also included a significant negligence on the part of the government in addressing the emerging health crisis<sup>4</sup>. In this context, the term MSM sought to somewhat delink identity from disease in order to be able to better reach those men affected by it.

Furthermore, defining the concept was necessary for public health practitioners and epidemiologists in order to study the impact of high-risk sexual behaviors on the health of men who were sexually active with men, regardless of their cultural, social and sexual identities. As such, the term was seen as an easy "neutral" concept to export abroad to African and Asian countries through transnational NGOs and public health policies (see NGOization). Further, the stigma placed on gay men as the cause for HIV/AIDS crisis and other STDs/STIs, led the UN member states to address the needs of people vulnerable to infections due to their sexual behaviors, urging local governments and civil societies to deliver prevention and health services to the newly outlined category of MSM<sup>5</sup>. The term was adopted in Lebanon, and some Lebanese organizations have been involved in providing health care to MSM in cooperation with the Ministry of Health not only in HIV treatment and prevention but STIs and sexual health in general (see STIs).

In its emphasis on sexual acts and behavior and not on sexual identity, the use of MSM reflects an engagement with post-structuralist debates and analysis. Post-structuralist approaches to sexuality have challenged the idea that a stable and universal sexual identity exists, arguing that such a conception ignores cultural and historical differences (see LGBT and Sexuality). At the same time however, U.S. practitioners have critiqued the term precisely for avoiding "identities", arguing that the term minimizes the importance of self-identification and rather alienates gay men who see that the term ignores their surrounding social lives and networks that form an inseparable part of their sexual lives and practices.

<sup>1</sup> Rebecca M. Young and Ilan H. Meyer, "The Trouble with 'MSM' and 'MSW': Erasure of the Sexual-Minority Person in Public Health Discourse", American Journal of Public Health, Vol. 95, Issue 4, 2005, pp. 1144–1149.

<sup>2</sup> UNAIDS policy brief: HIV and Sex between men, available at: http:// www.unaids.org/en/media/unaids/ contentassets/dataimport/pub/ briefingnote/2006/20060801\_policy\_ brief\_msm\_en.pdf [Last accessed 27.10.2015].

<sup>3</sup> Altman, Dennis, "Political Sexualities: Meanings and Identities in the Time of AIDS", in *Conceiving Sexuality*, Parker and Gagnon, eds. London, Routledge, 1995, pp. 97-106.

4 Ihid

SUNAIDS, "The Middle East and North Africa region to step up efforts to ensure universal access to HIV services for men who have sex with men and transgender people", 31 May 2011, available at http://www.unaids.org/en/resources/presscentre/featurestories/2011/may/20110531menamsm [Last accessed 27.10.2015].

<sup>6</sup> **Young, Meyer**, Op. cit.

7 Ihid

### الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال MSM

Rebecca M. Young and Ilan H. Meyer, <sup>1</sup>
"The Trouble with 'MSM' and 'WSW':
Erasure of the Sexual-Minority Person
Understand of Public Health, Vol. 95, Issue
4, 2005, pp. 1144–1149.

a موجز عن سياسية **برنامج الثمم المتحدّة** المشترك لفيروس العوز المناعي البشري البيدر: المالة ا

Altman, Dennis, "Political Sexualities: <sup>3</sup> Meanings and Identities in the Time of AIDS", in *Conceiving Sexuality*, Parker and Gagnon, eds. London, Routledge, 1995, pp. 97-106.

### المرجع نفسه.

UNAIDS, "The Middle East and North <sup>5</sup>
Africa region to step up efforts
to ensure universal access to HIV
services for men who have sex
with men and transgender people",
at المالية 31.5.2011
http://www.unaids.org/en/resources/
presscentre/featurestories/2011/
may/20110531menamsm
[الزيارة اللخيرة في 27/10/2015

Young, Meyer ، المرجع نفسه.

مصطلح MSM الإنكليزي مختصرٌ يُستخدم للإشارة إلى الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال، وقد نحته اختصاصيون في الصحّة العامّة في العام 1994 في الولايات المتحدّة أ. صيغ المصطلح في أعقاب تفشّي وباء فيروس العوز المناعي البشري/ الإيحز (متلازمة العوز المناعي المكتسب) بهدف تسهيل الوصول إلى كلّ الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال، ومن ضمنهم أولئك الذين لا يعرّفون عن أنفسهم كمثليين محليًا أو عالميًا. وفي الولايات المتحدّة، شوّه تفشي فيروس العوز المناعي البشري والإيدز سمعة الرجال المثليين والكوير (والمثلية في المطلق) الذين أُلقي عليهم اللوم لانتشار الفيروس ألذي بات يُشار إليه بازدراء بـ"مرض المثليين ألقي عليهم اللوم لانتشار الفيروس والكوير بسبب ردّ الفعل هذا الذي اتخذ شكل رهاب المثليين، وإثر ذلك، ألصقت وصمة العار مرةً جديدةً بفئتي والذي تضمن أيضًا إهمالاً من الحكومة في معالجة الأزمة الصحية المتفشية أو وفي هذا السياق، سعى مصطلح الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال بشكل وفي هذا السياق، سعى مصطلح الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال المصابين به من الأشكال إلى فصل الهوية عن المرض من أجل معالجة الرجال المصابين به بشكل أفضاء الشكل أفضاء الشكل أفضاء الشكل أفضاء المعالية المناسون المرض من أجل معالجة الرجال المصابين به بشكل أفضاء المكل أفضاء الفيلاء أفضاء المحالة المناسون المرض من أجل معالجة الرجال المصابين به بشكل أفضاء المكل أفضاء المكل أفضاء المكل أفضاء المكل أفضاء المحالة المناسون العرب المرض من أجل معالية المراسون المرض من أجل معالية المناسون المرض من أجل معالية الرجال المكل المكل أفضاء المكل المكل ألفيل المكل المكل

كذلك، كان تعريف المفهوم ضروريًا لأطباء الصحّة العامّة وعلماء الأوبئة من أجل دراسة تأثير السلوكيات الجنسية العالية المخاطر على صحّة الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال، بغضّ النظر عن هوياتهم الجنسية والاجتماعية والثقافية. وبالتالي، اعتبر المصطلح مفهومًا "محايدًا" يمكن تصديره إلى الدول الأفريقية والآسيوية عبر المنظمّات غير الحكومية عبر الوطنية وسياسات الصحة العامة (انظر تعريف الأنجزة). كذلك، جاءت وصمة العار التي طالت الرجال المثليين بوصفهم سببًا لأزمة فيروس للعوز المناعي البشري/ الإيدز والأمراض الأخرى المنقولة جنسيًا لتدفع بالدول الأعضاء في الأمم المتحدّة إلى معالجة حاجات الأشخاص المعرّضين للإصابة بسبب سلوكياتهم الجنسية، وذلك عبر حثّها الحكومات المحلية والمجتمعات المدنية على تقديم خدماتٍ وقائيةٍ وصحية إلى الفئة المُعرّفة حديثًا للرجال الذين يمارسون الجنس مع رجالً. وقد اعتُمد المصطلح في لبنان وشاركت بعض المنظمات اللبنانية في تأمين الرعاية الصحية إلى الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال بالتعاون مع وزارة الصحة لا في ما يخصّ علاج فيروس العوز المناعي البشري والوقاية منه فحسب، بل أيضًا في ما يخصّ الإصابات المنقولة جنسيًا والصحة الجنسية بشكلٍ عام (انظر تعريف الإصابات المنقولة جنسيًا).

من خلال التركيز على الأفعال والسلوكيات الجنسية لا على الهوية الجنسية، يعكس استخدام مصطلح الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال ارتباطًا بناقشاتٍ وتحليلاتٍ ما بعد بنيوية. وقد تحدّت المقاربات ما بعد البنيوية للجنسانية فكرة وجود هوية جنسيةٍ عالميةٍ وثابتة، وحاججت بأنّ مفهومًا كهذا يتجاهل الاختلافات الثقافية والتاريخية أ (انظر تعريف مصطلحي الجنسانية والمثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا). ولكن في الوقت ذاته، انتقد الأطباء



In Lebanon, the term's perceived apolitical neutrality offered a convenient way for the Ministry of Health to avoid working publicly with self-identified gay men and avoid acknowledging them beyond their sexual practices, which remain punishable under law. Thus, for local activists and NGOs who work on raising the visibility of LGBT-identifying persons, using the term MSM appears as a contradiction in political strategies.

Although MSM sexual activities include anal sex, oral sex or mutual masturbation, an emphasis on anal penetration (with an emphasis on the health risks of being penetrated as opposed to penetrating – see Sex Roles) has dominated the medical and public health field. This led to often ignoring the multiplicity of sexual interactions and identifications. Yet, despite the strong emphasis on men who are penetrated rather than penetrators, MSM can still miss many communities and categories. For example, kothis<sup>8</sup>, who are a community of feminine men in India and who do not identify as men or as trans, but rather as women (and take the gender role of women, which to them includes being penetrated by a man), would not necessarily be included under the term MSM as field practitioners noted<sup>9</sup>. At the same time however, in the U.S. context, MSM can and does include some transwomen as a subset category given that transwomen can still "share some biological risk factors with MSM" including for example prostate cancer, and breast cancer in transmen's case. What this multiplicity of the uses of the MSM term demonstrates is its specificity to a U.S. context and non-neutrality.

- Lawrence Cohen, "The Kothi Wars: AIDS, Cosmopolitanism, and the Morality of Classification" in Sex in Development: Science, Sexuality and Morality in Global Perspective, V. Adams and S.L. Pigg, eds. Durham, Duke, 2005, p269-303
- Shivananda Khan and Omar A. Khan, "The Trouble with MSM", American Journal of Public Health, Vol. 96, Issue 5, 2006.
- <sup>10</sup> USAID, "Technical Report: The Global Health Needs of Transgender Populations", 30 September 2013, available at: http://www.aidstar-two. org/upload/AIDSTAR-Two-Transgender: Technical-Report\_FINAL\_09-30-13.pdf [Last accessed 2710.2015].

### المرجع نفسه.

Lawrence Cohen, "The Kothi Wars: <sup>8</sup>
AIDS, Cosmopolitanism, and the
Morality of Classification" in Sex
in Development: Science, Sexuality
and Morality in Global Perspective,
V. Adams and S.L. Pigg, eds. Durham,
Duke, 2005, p269-303

Shivananda Khan and Omar A. Khan, <sup>9</sup>
"The Trouble with MSM", *American Journal of Public Health*, Vol. 96,
ISSUE 5, 2006.

USAID, "Technical Report: The <sup>10</sup> Global Health Needs of Transgender Populations", 30.9.2013 متاح عبر الرابط: http://www.aidstar-two.org/upload/ AIDSTAR-Two-Transgender-Technical-Report\_FINAL\_09-30-13.pdf [الزيارة في 27/10/2015] الأميركيـون المصطلـح لتفاديـه "الهويـات" تحديـدًا، معتبريـن أنّ المصطلـح يحـدٌ مـن أهميـة التحديـد الذاتـي للهويـة وينفّـر الرجـال المثلييـن الذيـن يعتبـرون أنّ المصطلـح يتجاهـل حياتهم وشبكاتهم الاجتماعية المحيطة التي تشكّل جزءًا لا يتجرّأ من حياتهم وممارسـاتهم الجنسية. أمّـا فـي لبنـان، فقدّمـت حياديـة المصطلـح اللاسياسـية المفترضـة طريقـة ملائمـة لـوزارة الصحـة لتفادي العمل علنًا مع الرجال الذين يعرّفون عن أنفسهم على أنّهم مثليون ولتفادي الاعتراف بهم خارج إطار ممارستهم الجنسية التي يُعاقب عليها القانـون. لذلك، وبالنسبة إلى المنظمّـات غير الحكومية والناشطين المحلييـن/ الناشـطات المحليـات الذيـن يعملـون على تسـليط الضـوء على الأشـخاص الذيـن يعرّفون عن أنفسهم على أنّهم من المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسـي والمتحوّليـن والمتحوّليـن والمتحوّلـت جنسـيًا، يبـدو أنّ اسـتخدام مصطلـح الرجـال الذيـن بمارسـون الحنـس معـرحـال اسـتخدام منناقـضٌ فـي الاسـتراتـحـات السياســـة.

60

وعلى الرغم من أنّ الأنشطة الجنسية للرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال تتضمّن الحنس الشرجي أو الحنس الفموي أو الاستمناء المتبادل، فإنّ قطاع الطبّ والصحة العامة يركّز على الإيلاج الشرجي (مع التركيز على المخاطر الصحية جرّاء الخضوع للإيلاج، بعكس ممارسة الإيلاج – انظر تعريف الأدوار الجنسية). وغالبًا ما أدّى ذلك إلى تحاهل التعدّد في التفاعلات والتعريفات الحنسية. وعلى الرغم من التركيز الشديد على الرجال الذين يخضعون للإيلاج بدلاً من الذين يمارسونه، يغيب مصطلح الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال لدى كثير من الجماعات والفئات. فالـ"كوثيـس" <sup>8</sup>(kothis) مثلاً، وهـم جماعة من الرجال الأنثويين في الهند الذين لا يعرّفون عن أنفسهم على أنّهم رجال أو متحولّون جنسيًا بل على أنّهم نساء (ويؤدّون دور المرأة الجندري الذي يتضمّن بالنسبة إليهم أن يخضعوا للإيلاج من رجال آخرين)، ليسوا بالضرورة في خانة الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال، كما أشار الأطباء في هذا المجالُ . ولكن في الوقت عينه، وفي السياق الأميركي، يشمل المصطلح بعض النساء المتحوّلات جنسيًا كفئة فرعية، نظرًا إلى أنّ المتحولات جنسيًا قد "يتشاركن بعض عوامل الخطر البيولوجية مع الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال"<sup>10</sup>، ومن ضمنها مثلاً سرطان البروستات وسرطان الثدى في حالة المتحولّين جنسيًا. أمّا ما يثبته تعدّد استخدامات مصطلح "الرجال الذين يمارسون الجنس مع رجال"، فهو خصوصية المصطلح في السياق الأميركي وعدم حياديته.



59

### **NGOization**

The term has been used to refer critically to the proliferation of non-governmental organizations, especially in developing countries and at the encouragement of large donor organizations. Features of NGOization in non-governmental organizations are: donor dependency, accountability to donors instead of beneficiaries, single-issue focus, emphasis on technical expertise, and moving away from grassroots organizing and mobilization thereby leading to depoliticization and support of the "anti-politics machine" of development.

In the 1990s, scholars writing on democratization associated NGOs with institutional decentralization; which refers to shifting social economic responsibilities away from a state's authority (center)<sup>2</sup>. Thus, establishing and funding NGOs was viewed as one method with much capacity for rapid social intervention and high accountability to citizens. In this sense, the multiplication of NGOs in developing countries was seen by the "northern" funders as a primary condition for the flourishing of civil society, particularly in postsocialist countries<sup>3</sup> but also in postcolonial and modern authoritarian states – including the Arab states. Since then, critics of Northern/Western development policies have argued that NGOs are simply the favored institutional forms of neoliberalism, mainly because they helped ease the state's withdrawal from social provision by providing minimal social services, and thus contained dissent and radicalization<sup>4</sup>.

The term NGOization emerged specifically from Latin American and Indian experiences with development politics and neoliberal economic imperialism. Author and political activist Arundhati Roy, who is a key critic of development politics, has named NGOs an "indicator species" of neoliberalism, provocatively arguing that "the greater the devastation caused by neoliberalism, the greater the outbreak of NGOs". Research on Palestine and Nicaragua has shown that NGOs have weakened GROs (grassroots organizations), despite the latter having significant social bases and a history of consistent mobilization. In the Lebanese context, NGOization is intimately linked with post-war neoliberal and sectarian politics, where sometimes the newly founded NGOs are co-opted by sectarian state politics rather than challenging them.

Women's organizations have been particularly susceptible to NGOization or at least have been the focus of most of the critique directed at the phenomenon. Islah Jad has noted that in the case of Palestine, the singling out of women as a target group might undermine collectivities built around national independence struggles<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> James Ferguson, The Anti-Politics Machine: "Development," Depoliticization, and Bureaucratic Power in Lesotho, CUP Archive, 1990.

<sup>2</sup> Dean Chahim and Aseem Prakash, "NGOization, Foreign Funding, and the Nicaraguan Civil Society," VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations, Vol. 25, No. 2, 2014, p. 489.

3 Ibid

Sanjeeta Kamat, "Preface", in NGOization: Complicity, Contradictions and Prospects, London, Zed Books, 2013, p. viii; Michel Camau, "Sociétés civiles 'réelles' et téléologie de la démocratisation", Revue Internationale de Politique Comparée, Vol.1, No. 2, 2002

<sup>5</sup> **Arundhati Roy**, "Help That Hinders," *Le Monde Diplomatique*, 2004.

Sbeih Sbeih, La "professionnalisation" des ONG en Palestine: entre pression des bailleurs de fond et logique d'engagement, Thèse de doctorat en sociologie, Université Versaille-Saint-Quentin-en-Yvelines, 2014.

<sup>7</sup> Islah Jad, "The NGO-Ization of Arab Women's Movements," in Feminisms in Development: Contradictions, Contestations and Challenges, Zed Books, 2007, pp. 177–90; Chahim & Prakash, "NGOization, Foreign Funding, and the Nicaraguan Civil Society", VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations, Vol. 25, No. 2, 2014.

Raram Karam, Le mouvement Civil au Liban: Revendications, protestations et mobilisations associatives dans l'après-guerre, Kharthala-IREMAM, 2006; Marie-Noëlle AbiYaghi, "Civil Mobilization and Peace in Lebanon", in Elisabeth Picard, Alexander Ramsbotham (eds), Reconciliation, reform and resilience. Positive Peace for Lebanon, Accord Publications, ISSUE 24, London, July 2012.

<sup>9</sup> Islah Jad, op. cit, p. 188

### James Ferguson, The Anti Politics Machine: "Development," Devolition and Bureaucratic

Power in Lesotho, CUP Archive, 1990.

Dean Chahim and Aseem Prakash, <sup>2</sup> "NGOization, Foreign Funding, and the Nicaraguan Civil Society," *VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations*, Vol. 25, No. 2, 2014, p. 489.

### المرجع نفسه.

Sanjeeta Kamat, "Preface", in <sup>6</sup>
NGOization: Complicity, Contradictions
and Prospects, London, Zed Books,
2013, p. viii; Michel Camau, "Sociétés
civiles 'réelles' et téléologie de la
démocratisation", Revue Internationale
de Politique Comparée, Vol.1, No. 2,

Arundhati Roy, "Help That Hinders," 5

Le Monde Diplomatique, 2004.

Sbeih Sbeih, "La proffesionnalisation" <sup>5</sup> des ONG en Palestine: entre pression des bailleurs de fond et logique d'engagement, Thèse de doctorat en sociologie, Université Versaille-Saint-Quentin-en-Yyelines, 2014.

Islah Jad, "The NGO-Ization of Arab Women's Movements," in Feminisms in Development: Contradictions, Contestations and Challenges, Zed Books, 2007, pp. 177–90; Chahim & Prakash, "NGOIzation, Foreign Funding, and the Nicaraguan Civil Society", VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations, Vol. 25, No. 2, 2014.

Karam Karam, Le mouvement Civil au <sup>8</sup>
Liban: Revendications, protestations et mobilisations associatives dans l'après-guerre, Kharthala-IREMAM, 2006; Marie-Noëlle AbiYaghi, "Civil Mobilization and Peace in Lebanon", in Elisabeth Picard, Alexander Ramsbotham (eds), Reconciliation, reform and resilience. Positive Peace for Lebanon, Accord Publications, Issue 24, London, July 2012.

ˈIslah Jad المرجع نفسه، ص. 188.

Dalya Mitri, "From Public Space to <sup>10</sup>
Office Space: the professionalization/
NGOization of the feminist movement associations in Lebanon and its impact on mobilization and achieving social change", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, January 2015.

استُخدم هذا المصطلح للدلالة بشكلٍ انتقادي على انتشار المنظّمات غير الحكومية، وبخاصةٍ في الحول النامية وبتشجيعٍ من المنظّمات المانحة الكبيرة. من سمات الأنجزة في المنظّمات غير الحكومية الاعتماد على الأطراف المانحة، والمساءلة أمامها لا أمام المستفيدين، والتركيز على قضيةٍ واحدة، والتشديد على الخبرة التقنية، والابتعاد عن تنظيم القاعدة الشعبية وحشدها، ما يؤدّي إلى نزع الطابع السياسي ودعم "آلةٍ مناهضةٍ للسياسة" في التنمية.

الأَنْجَزَة (فرض نهج المنظّمات غير الحكومية)

برز مصطلح الأنْجَزة بخاصةٍ من تجارب أميركا اللاتينية والهند مع السياسة التنموية والإمبريالية الاقتصادية النيوليبرالية. وقد وصفت الكاتبة والناشطة السياسية أرونداتي روي، وهي منتقدة أساسية للسياسة التنموية، المنظمات غير الحكومية ب"الأنواع المؤشِّرة" إلى النيوليبرالية، محاججةً بشكل استفزازي بأنّه "كلّما عَظُمَ الدمار الناجم عن النيوليبرالية، عَظُمَ معه تفشِّي المنظّمات غير الحكومية". وقد أظهرت البحوث عن فلسطين وينكاراغوا أنّ المنظّمات غير الحكومية أضعفت المنظّمات الشعبية، على الرغم من أنّ الأخيرة تضمّ قواعد اجتماعية كبيرة وتتمتّع بتاريخٍ من التعبئة المتسقة ألى وفي السياق اللبناني، ترتبط الأنجزة ارتباطًا وثيقًا بالسياسة الطائفية والنيوليبرالية في فترة ما بعد الحرب، حيث تبنّت سياسة الدولة الطائفية أحيانًا المنظّمات غير الحكومية التي تأسّست حديثًا بدلًا من التصدي لها الأ

وكانت المنظّمات النسائية بشكلٍ خاص عرضةً للأنجزة أو أقلّه تركّز حولها معظم النقد الموجّه ضدّ هذه الظاهرة. وقد أشارت الدكتورة إصلاح جاد إلى أنّه في حالة فلسطين، قد يقوّض استفرادُ النساء كمجموعة مُستَهدَفة المجموعات التي تمحورت حول نضالات الاستقلال الوطني<sup>9</sup>. أمّا في لبنان، فقد أدّت أنجزة التيارات النسائية على نحوٍ متزايد إلى نتائج مختلفة، لكن يمكن ملاحظة وجود اتجاه واضح ينزلق نحو الاحترافية <sup>10</sup>. بالإضافة إلى ذلك، يحلّ تكاثر المنظّمات غير الحكومية المعنية بالحقوق الجنسانية بشكل سريع في العقد الماضي على تفضيل للمقاربة الاحترافية

**NGO**ization

In Lehanon, the increased NGOization of women's movements has had mixed results, but a clear professionalization trend can be observed 10. In addition, the quick multiplication of sexuality rights NGOs over the past decade demonstrates a preference for institutionalized professionalized approach and not community grassroots organizing, in a context where such organising attempts has had quite ephemeral lifespan at least since the late nineties. While efforts at community organizing from the bottom do exist, as several feminist and queer underground collectives continue to self-organize, observers tend to identify a certain tendency to follow global donor trends. These can be reflected sometimes in the adoption of a specific cause (the nevertheless crucial issue of migrant domestic workers for example, which can be argued has come at the expense of neglecting issues of other women workers locally) or in the choice of preferred structure (whether hierarchical, deliberately "non-hierarchical", horizontal collective. or cooperative, etc) which can be argued is adopted through a process of negotiating on-ground experiences with power as well as with various globalizing trends.

Recent scholarship tends to add nuance to the dichotomy between "NGO" and "social movement" arguing that the former "refers to status" and the latter to "a process" highlighting that the cleavage makes sense for the activists themselves which is also observable in the lebanese context. Leading researchers who were formerly very critical of NGOization are encouraging a more ambivalent reevaluation of the work done by non-governmental organizations, especially those focusing on women<sup>12</sup>. They claim that the work of NGOs is not always completely NGOized. Rather, women's NGOs always performed a hybrid function, as both feminist movement activists and providers of civil society technical expertise. Groundbreaking academic Sonia Alvarez claims that in the South American region, many women's NGOs have been important producers and disseminators of feminist knowledge and contributed to the incorporation of at least some feminist ideas in development discourses<sup>13</sup>. This reevaluation is important to consider in Beirut's movements and in the Lebanese context at large.

When considering active women's rights groups in Beirut and their interaction with local communities, one can observe a reliance on the "mediatization" of particular issues such as domestic violence campaigns run by KAFA which then function to mobilize local communities 14. While such an approach serves to mainstream very urgent questions of violence against women, it directs their energy and funding toward changes in the law or ideology (see for example Kafa's campaign against men buying sex<sup>15</sup>), while sometimes also

- 10 Dalya Mitri, "From Public Space to Office Space: the professionalization/ NGNization of the feminist movement associations in Lebanon and its impact on mobilization and achieving social change", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, January 2015.
- 11 Johanna Siméant, "La transnationalisation de l'action collective" in Olivier Fillieule, Eric Agrikoliansky, Isabelle Sommier (dir.), Penser les mouvements sociaux, Paris, La Découverte, 2010
- 12 Sonia F Alvarez "Revond NGOization?: Reflections from Latin America." Theorizing NGOs: States, Feminism and Neoliheralism Durham NC, Duke University Press, 2015.
- 14 Rernadette Danu "Feminisms in Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015,
- al-Hawa :الهوى-ما-بينشرى" <sup>15</sup> Ma-Bvinshara" (You Can't Buy Love], KAFA: Enough Violence and Exploitation, available at: http://www. الهوى-ما-/kafa.org.lb/kafa-news/80 [Last accessed 15.09.2015] بينشري

Inhanna Siméant "La transnationalisation de l'action collective" in Olivier Fillieule, Eric Agrikoliansky, Isabelle Sommier (dir.), Penser les mouvements sociaux, Paris,

Sonia E. Alvarez. "Beyond 15 NGOization?: Reflections from Latin America." Theorizing NGOs: States, Feminism and Neoliberalism, Durham, NC, Duke University Press, 2015.

#### المرجع نفسه.

La Découverte 2010

Remadette Danu "Feminisms in Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015

الهوى ما بينشرى، كفى: كفى عنف <sup>1</sup> واستغلال، -http://www.kafa.org.lb/kafa news/80/الهوى-ما-بينشرى [الزيارة الأخيرة في 15/09/2015] المؤسسية على حساب تنظيم القاعدة الشهبية المجتمعية، في سياق اتّسمت فيه محاولات التنظيم هذه يفترة حياة سريعة الزوال، أقلَّه منذ أُواخر التسعينيات. وعلى الرغم مـن أنّ الجهـود المبذولـة فـي تنظيـم المجتمعـات مـن القاعـدة موجـودةٌ بالفعل، كما لا تزال تفعل مجموعات سرية كثيرة ناشطة في سبيل النسوية والكوير عند تنظيم ذاتها، بميل المراقبون إلى تحديد ميل للتّباع اتّحاهات الجهات المانجة العالمية. ويمكن أن تنعكس هذه الاتحاهات أحيانًا في اعتماد قضية محدّدة (القضية التالغية الأهمية التي تتناول عاملات المنازل المهاجرات على سبيل المثال، والتي يُمكن القول إنّها جاءت على حساب إهمال قضايا النساء العاملات الأخريات على المستوى المحلَّى) أو في اختيار البنية المفضِّلة (سواء هرمية، أو "غير هرمية" عمدًا، أو جماعية أفقية أو تعاونية، إلخ). ويمكن القول إنّ هذا الاختيار يُصار إلى اعتماده من خلال عملية التفاوض حول محموعة من الخيرات على الأرض بالتعامل مع السلطة ومع مختلف الاتحاهات المُعَوْلمة.

تميل المنح الدراسية الجديدة إلى تحديد فارق صغير في الانقسام الثنائي بين "منظّمة غير حكومية" و"حركة اجتماعية"، على اعتبار أنّ المصطلح الأوّل "يشير إلى وضعيةِ" والثاني إلى "سيرورة"، ما يُسلِّط الضوء على أنّ الفصلُ منطقى بالنسبة إلى الناشطين/ الناشطات أنفسهم 11، وهذا ما يمكن أيضًا ملاحظته في السياق اللبناني. وبات أبرز الباحثين الذين انتقدوا في السابق وبشدّة الأنجزة بشجّعون على إجراء إعادة تقييم أكثر تباينًا للعمل الذي تقوم به المنظّمات غير الحكومية، . وبخاصّـة تلـك التـى تركُّز علـى النسـاء <sup>12</sup>. ويزعـم هـؤلاء الباحثـون أنّ عمـل المنظّمـات غير الحكومية ليسّ دائمًا مُؤَنْحَرًا بالكامل، بل أنّ المنظّمات غير الحكومية النسائية لطالما اضطلعت بوظيفة مختلَطة، بوصفها تيارات نسوية ناشطة ومقدّمةَ خبرات تقنية للمجتمع المدنى على حد سواء. وتزعم الأكاديمية الرائدة سونيا ألفاريز أنّ عددًا كبيرًا من المنظمات غُير الحكومية النسائية في أميركا الحنوبية كان مُنتجًا للمعرفة النسوية وناشرًا لها، وأنّ هذه المنظّمات ساهمت في إدماج بعض الأفكار النسوية على الأقلّ في الخطابات التي تتناول موضوع التنمية 13. ويُعدّ النظر في إعادة التقييم هذه أمرًا ضروريًا في الحركات الناشطة في بيروت، وفي السياق اللبناني ككلِّ.

عند النظر إلى مجموعات حقوق المرأة الناشطة في بيروت وتفاعلها مع الجماعات المحلية، يمكن المرء أن يلاحظ وجود اعتماد على "استخدام وسائل الإعلام" في قضايا معيّنة، مثل حملات العنف المنزلي التي تديرها منظمة 'كفي' والتي تؤدّي عندها إلى تعبئـة الجماعـات المحليـة 14. وعلى الرغـم مـن أنّ هـذه المقاربـة تفيـد فـي تعميم المسائل الملَّحة للغاية في قضية العنف ضدّ المرأة، إللَّ أنَّها توجَّه طاقاتُ المنظَّمات وتمويلها نحو تغييرات في القانون أو الأيديولوجيا (انظر مثلاً حملة كفي ضدّ شراء الرجال للخدمات الجنسية<sup>15</sup>)، وتمسى في بعض الأحيان أيضًا أسيرة خطاب الضحية الذي يحدّ من صياغة مفاهيم المرأة يوصّفها طرفًا وناحيةً فحسب.

بشكل عام، وكما هـو مبيّنٌ أعلاه، يرتبط بعـض المبادئ كـ"تعميـم مراعاة المنظور الجندري" و"حقوق المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين falling into a discourse of victimhood that limits conceptualizations of women as agents and survivors.

In general, and as explained above, principles such as "gender mainstreaming" and "LGBT rights" are strongly associated with transnational NGO politics and donor priorities, and often lead to ineffective and largely problematic adaptations. Yet, and despite of criticism of women's, gender and sexuality rights' groups such as KAFA, Abaad, and Helem and their often contradictory politics; these groups have been able to insert feminist ideas and antihomophobic attitudes in mainstream discourses through the aforementioned legal efforts or media campaigns.

والمتحوّلات جنسيًا" ارتباطًا قويًا بالسياسة عبر الوطنية للمنظّمات غير الحكومية وبأولويات الجهات المانحة. وغالبًا ما يؤدّي هذا إلى تكيّفاتٍ غير فعّالة وإشكالية وبأولويات الجهات المانحة. وغالبًا ما يؤدّي هذا إلى مجموعات الحقوق النسائية والجندرية والجنسانية، مثل منظّمتي كفى وأبعاد وجمعية حلم، وسياساتها المتناقضة في كثيرٍ من الأحيان، إلاّ أنّ هذه المجموعات تمكّنت من إدراج الأفكار النسوية والمواقف المعادية لكراهية المثلية في الخطابات السائدة من خلال الجهود القانونية المذكورة أعلاه أو الحملات الإعلامية.



الرعشة الجنسية

# **Orgasm**

The English term "orgasm" derives from the Greek "orgasmos". meaning excitement or swelling. Definitions of the phenomenon have changed over time, and different definitions existed in various cultural spaces. Currently, there is no consensus on what an orgasm is, as a long-standing debate in the medical community about whether the orgasm is primarily a physical or psychological experience persists. Cultural theorists argue that this struggle to define orgasm creates sexual norms - often male and heterosexually centred - which facilitate social control and the policing of bodies and identities<sup>1</sup>.

Before the 18th century in Europe, the orgasm was described as a heat sensation that overcame the entire body and a quasi-metaphysical experience. In the late 1700s, the medical establishment began to localize the orgasm specifically in the genitalia and to describe it as a decidedly physical phenomenon<sup>2</sup>. In 1918, the orgasm was already frequently described as the peak or climax of sexual activity - a conception that remains a mainstream understanding today<sup>3</sup> including across the Middle East.

Women's orgasms have triggered more scientific curiosity and popular scrutiny than men's. For example, an extensive study on human sexuality by Masters and Johnson, published in 1966, dedicated 100 pages to describing women's orgasms and only 39 to describing men's 4. Early 19th century medical experimentation convinced doctors that women ovulate even in the absence of sexual pleasure and thus do not need to climax in order to become pregnant. By the end of the 1800s, this argument had transformed into a belief that women are either incapable of orgasming or orgasm rarely<sup>5</sup>. Diagnoses such as hysteria and anorgasmia began to appear at the same time, and were later transmitted into acquired colonies.

The 20th century witnessed a great interest in categorizing orgasms in women across Western Europe. In 1906, Sigmund Freud - whose writings would also influence Middle Eastern psychological studies - advanced the thesis that young girls initially experience clitoral orgasm but transfer the experience of orgasm to the vagina in the course of their psychosocial development<sup>6</sup>. Women who were interviewed by researchers in later studies described two different types of orgasmic sensations associated with clitoral and vaginal stimulation. The Masters and Johnson's study, which was based on direct observation in a laboratory setting, disproved the thesis of the two orgasms and argued that vaginal contractions were present in women's sexual climaxes regardless of how they were stimulated<sup>8</sup>. While no evidence has been found to support the frequently-cited classification

<sup>1</sup>Thomas Laqueur, "Orgasm, Generation, and the Politics of Reproductive Biology," Representations, 1986, p. 1-41.

<sup>3</sup> Hannah Frith, Orgasmic Bodies: The Oransm in Contemporary Western Culture, Palgrave Macmillan, 2015, p. 3.

5 Laqueur, op. cit, p.17

<sup>6</sup> Edward Erwin, The Freud Encuclopedia: Theory. Therapy, and Culture, Taylor & Francis, 2002.

Cindy M Meston et al., "Women's Orgasm," Annual Review of Sex Research 15, No. 1, 2004, p. 175.

Erwin, op. cit, p.588.

and the Politics of Reproductive Biology," Representations, 1986, p. 1-41

Hannah Frith, Orgasmic Bodies: The Oraasm in Contemporaru Western

المرجع نفسه، ص. 9.

Laqueur ، المرحع نفسه ، ص . 17.

Edward Erwin, The Freud Encyclopedia: Theory, Therapy, and

Orgasm," Annual Review of Sex

Erwin، المرجع نفسه، ص. 588.

9 Meston et al. المرجع نفسه،

Thomas Laqueur, "Orgasm, Generation,

Culture, Palgrave Macmillan, 2015, p. 3.

Culture, Taylor & Francis, 2002.

Cindy M Meston et al., "Women's Research 15, No. 1, 2004, p. 175.

نُشتقٌ مصطلح "الرعشة الحنسية" الانكليزي (orgasm) من كلمة "orgasmos" اليونانية، التي تعنى الإثارة أو التضخم. وقد تغيّرت تعريفات هذه الظاهرة على مرّ الزمن، وبرزت تعريفات مختلفة في فضاءات ثقافية مختلفة. حاليًا، لا إجماع في الآراء حول ماهية الرعشة الجنسية، إُذ لا يزال النقاش منذ فترة طويلة في المجتمعُ الطبى قائمًا حول ما إذا كانت الرعشة الجنسية تجربةً جسدية أم نفّسية في المقام الأوّل. ويرى المنظّرون الثقافيون أنّ هذه الصعوبة في تعريف الرعشـةُ

الجنسية تنشئ قواعد جنسية - غالبًا ما تتمحور حول الذكور والُّغيرية الجنسية -تسهّل الضبط الاجتماعي والتحكّم بالأجساد والهويات<sup>1</sup>.

قبـل القـرن الثامـن عشـر فـي أوروبـا، وُصفـت الرعشـة الجنسـية بأنّهـا إحسـاس بالحرارة بغمر الحسم كلَّه وبأنُّها تحرية شبه مبتافيزيقية. وفي أواخر القرن الثامن عشر، بدأت المؤسسة الطبية بحصر الرعشة الجنسية في الأعضاء التناسلية على وجه التحديد وبوصفها ظاهرة بدنيةٌ قطعًا². وفي العام 1918، باتت الرعشة الحنسية توصف في كثير من الأحيان بأنّها أوج النشاط الحنسي أو ذروته – وهو تصوّرُ لا يزال يشكّل فهمًا ُسائدًا اليومُ، بما في ذلك في منطقة الشرق الأوسط.

لقد أثارت الرعشة الجنسية عند النساء الفضول العلمى والتدقيق الشعبى أكثر من الرعشة الجنسية عند الرجال. على سبيل المثال، خصّصت دراسةٌ مسهبة عن الحنسانية البشرية، أعدّها الفريـق البحثـي ماسـترز وجونسـون ونُشـرت فـي العام 1966، مئة صفحة لوصف الرعشة الجنسية عند المرأة مقابل 39 صفحة فقط لوصف الرعشة الجنسية عند الرجل ُ. وقد أقنعت التجارب الطبية التي جرت في أوائل القرن التاسع عشر الأطبّاءَ بأنّ المرأة تبيض حتى في غياب اللذَّة الجنسية، ولا تحتاج بالتالي إلى الوصول إلى ذروتها كي تصبح حاملاً. وبحلول نهاية القرن التاسع عشر، كانت هذه الحجة قد تحوّلت إلى يقين بأنّ المرأة هي إمّا غير قادرة على بلُّـوغ الرعشـة الجنسـية أو قلَّما تبلغها َّ. وبـدأ يُظهـر فـي الوقـّت عينـه عددٌ من التشخيصات مثل الهستريا واستحالة الوصول إلى الرعشة الجنسية، نُقلت لاحقًا إلى المستعمرات المستولى عليها.

وشهد القرن العشرون اهتمامًا كبيرًا في تصنيف الرعشات الجنسية لدى النساء في جميع أنحاء أوروبـا الغربيـة. ففـي العـام 1906، قـدّم سـيغموند فرويـد - الـذي أثِّرت كتاباًته أيضًا في الدراسات النفسية في الشرق الأوسط - أطروحةً تقول إنَّ ا الفتاة تختير في البداية الرعشة الحنسية البَظرية، لكنِّها تنقل تحرية الرعشة الحنسية إلى المهبل أثناء نموّها النفسي والاجتماعي ً. وقد وصفت النساء اللواتي أجرى ـ الباحثون معهنّ المقابلات نوعين مختلفين من أحاسيس الرعشة الحنسية ترتبط باستثارة البظر والمهيل ً. أمّا الدراسـة التـي أعدّهـا ماسـترز وحونسـون والتـي استندت إلى المراقبة المباشرة في إطار المختبر، فقد دحضت الأطروحة القائلة بالنشوتين، وحاجج فيها الفريق البحثَّى بأنّ الانقباضات المهبلية موجودة في الذروة الجنسية لـدى المرأة بغضّ النظر عن كيفية استثارتها<sup>8</sup>. وفي حين لـم يتمّ العثور على أيّ دليل يدعم التصنيف الذي غالبًا ما يتمّ الاستشهاد به والذي يقسّم الرعشات الحنَّسية النسائية إلى رعشة جنسية "فَرحية" وأخرى "رَحمية" وثالثة "مشترَكة"<sup>9</sup>، أثبتت الأبحاث الطبية الإضافية التي تناولت تشريح البظر أنّ الأعضاء

of women's orgasms into "vulval", "uterine" and "blended", more medical research into the anatomy of the clitoris demonstrated that the internal parts of the clitoris may be involved in women's experience of so-called "vaginal orgasms" 10.

Feminist texts from the 1970s argued that the vaginal orgasm was a myth meant to deny women clitoral pleasure and make them submit to male penetrative sex<sup>11</sup>. Alternative, lesbian, and queer feminisms, mostly emerging from the U.S., Canada, and parts of Europe has also pushed for non-orgasmcentered view of sexual intercourse and re-prioritization of bodily pleasure. In Lebanon, two generations of leftist feminists (in the 1970s and the 2000s) have engaged with a variety of feminist literature on sex and sexuality. Sexual pleasure is tackled indirectly through the delivery of psychosocial services to women survivors of domestic violence, where they describe their experiences with marital rape and express their lack of pleasure during intercourse. However, the debate about sex and women's pleasure remained in the personal and intimate circles of those groups and did not directly reach to political agendas and public discourse<sup>12</sup>. Some activists explain this political gap by the unsafe context, where they fear violent reactions against them from the community they are working with, or from religious institutions. Sociological studies today continue to point to an "orgasm gap" between women and men in heterosexual relationships wherein men's orgasms are prioritized and more frequent than women's 13. It is in this sense that women's orgasm continues to be a political issue tied to the liberation of women's bodies and their right to control over their own pleasure 14.

- 9 Meston et al., op.cit, p. 175.
- <sup>10</sup> Emmanuele A Jannini et al., "Female Orgasm (s): One, Two, Several," *The* Journal of Sexual Medicine, No. 4, 2012, pp. 956-65.
- <sup>11</sup> Margrit Brückner, "On Carla Lonzi: The Victory of the Clitoris over the Vagina as an Act of Women's Liberation," European Journal of Women's Studies 21, No. 3, 2014, pp. 278–82
- <sup>17</sup> Bernadette Daou, "Feminisms in Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", Civil Society Review, Issue 1, 2015, pp.55-68.
- 13 Frith, op. cit, p. 2.
- <sup>16</sup> See for example Maya El Ammar, "#OccupyYourBody: Liberate your Vagina", Sawt al Niswa, 9 June 2014, available at: http://sawtalniswa.com/ article/236 [Last accessed 29.8.2015].

Emmanuele A Jannini et al., "Female <sup>10</sup> Orgasm (s): One, Two, Several," *The* Journal of Sexual Medicine, No. 4, 2012, pp. 956-65.

Margrit Brückner, "On Carla Lonzi: <sup>11</sup>
The Victory of the Clitoris over the Vagina as an Act of Women's Liberation," European Journal of Women's Studies 21, No. 3, 2014, pp. 278-82.

Bernadette Daou, "Feminisms in <sup>12</sup> Lebanon: after proving loyalty to the 'Nation', will the 'Body' rise within the 'Arab Spring'?", *Civil Society Review*, ISSUE 1, 2015, pp.55-68.

Frith <sup>13</sup>، المرجع نفسه، ص. 2.

Maya El Ammar, "#OccupyYourBody: <sup>14</sup> Liberate your Vagina", Sawt al Niswa 09/06/2014: تاريخ النشر: http://sawtalniswa.com/article/236 [الزيارة اللخيرة في 29/08/2015] الداخلية في البظر يمكن أن تشارك في اختبار النساء لما يُسمَّى بالـ"الرعشات الجنسية المهبلية"<sup>01</sup>.

حاججت النصوص النسوية من سبعينيات القرن المنصرم بأنّ الرعشة الجنسية المهيلية مجرّد خرافة تهدف الى حرمان المرأة من اللذة النّظرية وتدفع بها الي الخضوع للحنس الإبلاجي الذكري<sup>11</sup>. وقد ضغطت التبارات النسوية البديلة والمثلبة والكوبر التي برز معظمها من الولايات المتحدة وكندا وأجزاء من أوروبا في سبيل اعتماد نظرة إلى الجماع لا تتمحور حول الرعشة الجنسية، وفي سبيل إعادة رفع اللذة الجسدية إلى مصاف الأولويات. وفي لبنان، تعامل جيلان من النسويات اليساريات (في سبعينيات القرن العشرين والعقد الأول من الألفية الثالثة) مع محموعة متنوّعة من الأدب النسوى الذي يتناول موضوع الجنس والجنسانية. ويتمّ التطرّق إلى اللذة الحنسية بطريقة غير مناشرة من خلال تقديم الخدمات النفسية والاحتماعية إلى الناحيات من العنف المنزلي، حيث يصفْنَ ما قاسَيْنَه أثناء الاغتصاب في إطار الزواج، ويُعربن عن انعدام شُعورهنّ باللذة أثناء الجماع. وعلى الرغم من ذلك، ظلّ . النقاش حوّل الجنس ولـذّة المـرأة محصـورًا فـي الأوسـاط الشـخصية والحميمـة فـي تلك المجموعات، ولـم يصـل مباشـرةً إلـى الأجنـدات السياسـية والخطـاب العـام<sup>11</sup>. يعلِّل بعض الناشطين والناشطات هذه الفجوة السياسية بوجود سياق غير آمن، إذ يخشون أن يواجِهوا ردود فعل عنيفة ضدّهم من المجتمع الذين يعملون معه أو من المؤسسات الدينية. ولا تزال الدراسات الاحتماعية اليوم تشير إلى "فحوة في الرعشة الجنسية" بين النساء والرجال في العلاقات الجنسية الغَيرية، حيث تُعطى الأولوية لرعشة الرحل الحنسية وتكون أكثر تواترًا لديه منها لدى المرأة 13. من هذا المنطلق تحديدًا، تيقى رعشة المرأة الحنسية قضية سياسية مرتبطة يتحرير حسد المرأة وحقّها في التحكّم بلذّتها <sup>14</sup>.



# **Patriarchy**

Patriarchy is a social structure in which men have power over women. Etymologically, the term derives from the ancient Greek "patriarches" meaning older males, and refers to the paternal ruler of families, tribes or churches. In classical anthropology, "patriarchal structure" refers to families, social groups, work and political structures in which men hold the positions of power. For European and North American feminists, patriarchy is a social system of masculine domination over women. In the Lebanese context, feminist anthropologist Suad Joseph has defined patriarchy as "the privileging of males and seniors and the mobilization of kin structures, kin morality, and kin idioms to legitimate and institutionalize gendered and aged domination". The same system is also often referred to as "abawiya" in Arabic and in some activist communities, which highlights the figure of the father as the patriarch.

Patriarchy as a structure of oppression (rather than structure of kinship as Joseph conceptualizes it) was initially theorized by US-based, 1960s "radical feminists" (see Feminism). They defined it as the primary, fundamental social division in society and argued that it was being maintained through men's control over women via the institution of the family, rape, violence and denial of bodily autonomy<sup>4</sup>. Marxist feminists split from the initial radical feminist groups; they rejected the individualistic assumptions on which the radical feminist notions of patriarchy were based<sup>5</sup>. For Marxist feminists, men's domination over women is a result of capitalist exploitation and is dependent on class relations, as well as a result of systemic and institutional discrimination<sup>6</sup> (see Power). In the late 1960s, Marxist feminists focused on understanding how patriarchal arrangements dictate women's performance of unpaid housework and care labor<sup>7</sup> (see Work).

"Dual systems theory", proposed by Heidi Hartmann in 1979, was meant to be a synthesis of radical and Marxist feminist positions, and argued that capitalism and patriarchy were interdependent, mutually-beneficial but distinct systems of oppression<sup>8</sup>. In a later formulation which drew and expanded on the "dual systems" paradigm, bell hooks spoke of "imperialist white-supremacist capitalist patriarchy" in order to emphasize the intertwined functioning of several systems of oppression<sup>9</sup>. Theories of patriarchy were a core issue in the 1970s Anglo-American feminist movement, but this type of totalizing theorizing lost its appeal as post-colonialism, post-structuralist deconstruction and identity politics became more visible in 1980s and 1990s academia and grassroots progressive politics.

Hisham Sharabi's thesis on the "neopatriarchal"/neotraditional organization

- <sup>1</sup> Kathy Ferguson, "Patriarchy" in Helen Tierney (ed.), Women's Studies Encyclopedia, Greenwood Press, 2002, available at: http://gem.greenwood. com/wse/wsePrint.jsp?id=id496 [Last accessed 21.10.2015].
- <sup>2</sup> Jane Pilcher & Imelda Whelehan, "Patriarchy" in 50 Key Concepts in Gender Studies, London, Sage, 2004, p. 93.
- <sup>3</sup> Suad Joseph, "Gender and relationality among Arab families in Lebanon", *Feminist Studies*, Vol. 19, No. 3, 1993, p 458.
- Ellen Willis, "Radical Feminism and Feminist Radicalism", in Social text, No. 9-10, 1984, pp.91-118, available at http://www.jstor.org/stable/466537 [Last accessed 21.10.2015].
- <sup>5</sup> Lise Vogel, Marxism and the Oppression of Women: Toward a Unitary Theory, Leiden, Brill Publishing House, [1983] 2013.
- <sup>6</sup> Jane Pilcher & Imelda Whelehan, op. cit, pp. 94-95.
- <sup>7</sup>Lise Vogel, op. cit.
- <sup>8</sup> Jane Pilcher & Imelda Whelehan, op. cit, p. 94; Heidi I. Hartmann, "The unhappy marriage of Maxxism and feminism: towards a more progressive union", Capital & Class, Vol.3, No. 2, 1979, pp.1–33, available at: http://cnc. sagepub.com/content/3/2/1.short [Last accessed 23.10.2015].
- <sup>9</sup> **bell hooks**, "Understanding patriarchy", *The Will to Change: Men, Masculinity, and Love,* New York, Atria Books, 2004, p. 43.

Kathy Ferguson, "Patriarchy" in <sup>1</sup> Helen Tierney (ed.), Women's Studies Encyclopedia, Greenwood Press, 2002 http://gem.greenwood. المتاح بدر الرابط: com/wse/wse/erint.jsp?id496 [الزيارة اللخيرة في [20/10/2015]

Jane Pilcher & Imelda Whelehan, <sup>2</sup> "Patriarchy" in 50 Key Concepts in Gender Studies, London, Sage, 2004, p. 93

Suad Joseph, "Gender and <sup>3</sup> relationality among Arab families in Lebanon", *Feminist Studies*, Vol. 19, No. 3, 1993, p 468.

Ellen Willis, "Radical Feminism and ' Feminist Radicalism", in Social text, No. 9-10, 1984, pp.91-118 متاح عبر الرابط: http://www.jstor.org stable/46553 [الزيارة اللخيرة في 20/10/2015]

Lise Vogel, Marxism and the <sup>5</sup> Oppression of Women: Toward a Unitary Theory, Leiden, Brill Publishing House, [1983] 2013.

> 4 Jane Pilcher & Imelda Whelehan. المرجع نفسه، ص. 95-94.

> > Lise Vogel، المرجع نفسه.

Jane Pilcher & Imelda Wheleha المرجع نفسه، ص. 194. المرجع نفسه، ص. 194. Heidi I. Hartmann; "The unhappy marriage of Marxism and feminism: towards a more progressive union", Capital & Class, Vol. 3, No. 2, 1979, http://cnc. نماتع عبر الرابط: pp.1-33 sagepub.com/content/3/2/Lshott [23/10/2015]

bell hooks, "Understanding <sup>9</sup> patriarchy", The Will to Change: Men, Masculinity, and Love, New York, Atria Books, 2004, p. 43. البطريركية نظام اجتماعي للرجال السلطة فيه على النساء. يُشتق مصطلح "البطريركية" الإنكليزي (patriarche) من كلمة "patriarches" اليونانية التي تعني كبار السنّ من الذكور، ويُقصد بها الآباء زعماء العائلات والقبائل والكنائس. كبار السنّ من الذكور، ويُقصد بها الآباء زعماء العائلات والقبائل والكنائس. في الأنثروبولوجيا الكلاسيكية، يشير مصطلح "النظام البطريركي" إلى العائلات والفئات الدجتماعية والهيكليات المهنية والسياسية التي يتونّى فيها الرجال مواقع السلطة أللسبة إلى النسويات في أوروبا وأميركا الشمالية، يُقصد بالبطريركية نظامُ اجتماعيُ للهيمنة الذكورية على النساء ألى البطاريكية على أنها "تفضيل العالمة الأنثروبولوجية النسوية سعاد جوزيف البطريركية على أنها "تفضيل الذكور والأكبر سنًا واستغلال بنى القرابة وأخلاقياتها واصطلاحاتها لتشريع السيطرة القائمة على أسس النوع الاجتماعي والعمر ومأسستها" أن ويُشار أيضًا إلى النظام نفسه بمصطلح "الأبوية" في اللغة العربية وفي بعض أوساط الناشطين الناشطات للدلالة على صورة الأب بوصفه الزعيم.

النظام البطريركي/ البطريركية

كانت "النسويات الراديكاليات" الأميركيات في ستينيات القرن المنصرم (انظر تعريف النسوية) أوِّل مـن نظَّـر للبطريركية كنظام قمعي (لا كنظام لصـلات القربـي كما تعرّفها سـعاد جوزيـف)، وقد عرّفن البطريركية بأنّها التقسيم الاجتماعي الأساسي، وحاججن بأنّها مُصانـةٌ عبر سـيطرة الرجال علـي النساء مـن خـلال المؤسسة العائلية والاغتصاب والعنف والحرمان من الاستقلالية الجسدية أ. أمّا النسويات الماركسيات، فانفصلن عن المجموعات النسوية الراديكالية الأولية، ورفضن الافتراضات الفردانية التي اسـتند إليها فهـم النسـويات الراديكاليات للبطريركية أ. فبالنسـبة إلـي النسـويات الماركسيات، تعود سيطرة الرجال على النساء إلى الاستغلال الرأسمالي، وهي تعتمد على العلاقات الطبقية، ونتيجةٌ للتفرقة الشاملة والمؤسسية أ (انظر تعريف السلطة). وفي أواخر السـتينيات، ركّزت النسـويات الماركسـيات علـي فهـم كيفيـة فـرض النظام البطريركي علـي النساء القيام بالأعمال المنزليـة وخدمات الرعايـة غير المأجورة (انظر تعريف العمل).

لقد حاولت هايدي هارتمان، من خلال طرح "نظرية الأنظمة المزدوجة" في العام 1979، دمج الموقفين النسوي الراديكالي والنسوي الماركسي، وحاججت بأنّ الرأسمالية والبطريركية تعتمدان بعضهما على بعض وتربطهما منفعة متبادلة ولكنّهما نظامان قمعيان منفصلان وفي صياغة لاحقة مستندة إلى نموذج "الأنظمة المزدوجة" ومطوّرة عنه، تحدّثت بيل هوكس عن "نظام بطريركي إمبريالي رأسمالي مؤمن بسيادة البيض" للتشديد على العمل المتشابك الأنظمة قمعية عدّة وكانت النظريات حول البطريركية تشكّل مسألةً أساسية لدى الحركة النسوية الأنغلو-أميركية في السبعينيات، بيد أنّ هذا النوع من التنظير الشمولي فقد جاذبيته مع ظهور نظريات ما بعد الاستعمار والتفكيكية ما بعد البنيوية وسياسات الهوية بشكل أوسع في الأوساط الأكاديمية وفي السياسات التقدمية الشعيية خلال الثمانينيات والتسعينيات.

وقد تبيّن أنّ أطروحة هشام شرابي حول التنظيم "النيو-بطريركي" / النيو-تقليدي للمجتمعات العربية (نُشرت في العام 1988) مؤثّرةٌ للغاية في المناقشات العامة of Arab societies (published in 1988) has proved very influential in public discussions on patriarchy, kinship and political structures in the MENA region. Sharabi argues that the Arab world's relations of social and economic dependency with Europe have led to a postwar "distorted and dependent capitalism" which created a petty bourgeoisie whose mentality was patriarchal (i.e., traditional – in his understanding) in spite of certain modern trappings. Sharabi's book problematizes the continued dominance of "the Father" in family and society and the power of extensive kinship networks.

Building on the works of known feminists such as Nawal Saadawi and Fatema Mernissi and departing from their critiques of patriarchy specifically as male domination over women, Sharabi also argued (in passing) that such a distorted, simultaneously traditional and modern system is doubly oppressive to women<sup>10</sup>. However, for him, the nuclear family (as opposed to the extended family) is inherently democratic, a form which enables equalitarian, romantic love, a social institution which provides "the necessary (but not sufficient) ground for the liberation of women" Such a stance can be contrasted to European and North American feminist critiques of the nuclear family and the division of labor within it

Arab gender scholars have contested the European and North American feminist formulation of "patriarchy". They also pointed out that patriarchy is not immutable or inflexible, even in apparently highly traditional societies. Anthropologist Suad Joseph showed how Western psychoanalitical notions about anti-patriarchal struggle as the quest for individuation and autonomy cannot describe the way in which her Lebanese informants, men and women, conceived of themselves as a part of others, intimately connected to extended families, albeit ones structured by age and male privilege. She highlights, however, significant fluidity in relationships within and between families as well as the importance in Arab contexts of brother-sister dynamics in reproducing patriarchal power<sup>12</sup>.

While characterizing the Arab countries as the "patriarchal belt" or "classical patriarchies", Deniz Kandiyoti nevertheless argues that women actively or passively resist men's domination and renegotiate gender relations. In her examples, women relied on strategies such as manipulating the affection of their husbands or sons to ensure some power positions and status within families. She calls such attempts at making an unjust system temporarily work in one's favor "patriarchal bargains". Some women might be skeptical towards anti-patriarchal (i.e. feminist) organizing because a potential new system offers them no guarantee of even the possibility of bargaining —

Hisham Sharabi, Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab Society, Oxford, Oxford University Press, 1988.

11 **Ibid**, p. 132.

12 Suad Joseph, op. cit, pp. 465-486.

Hisham Sharabi, Neopatriarchy: A <sup>10</sup>
Theory of Distorted Change in Arab
Society, Oxford, Oxford University
Press, 1988.

<sup>11</sup> المرجع نفسه، ص 132.

Suad Joseph <sup>12</sup>، المرجع نفسه، ص. 486-486. حول البطريركية والقربى والأنظمة السياسية في منطقة الشرق الأوسط وشمال أفريقيا. يحاجج شرابي بأنّ علاقات التبعية الاجتماعية والاقتصادية مع أوروبا أدّت إلى بروز "رأسمالية مشـوّهة وتابعـة" في فترة ما بعد الحـرب، أنتجت بدورهـا طبقةً بورجوازية قليلة الأهمية ذات عقلية بطريركية (أي تقليدية بحسب شرابي)، بالرغم مـن بعـض قشـور الحداثـة. ويطـرح كتـاب شـرابي إشـكالية هيمنـة "الأب" المستمرة في العائلة والمجتمع وسلطة شبكات القرابة الواسعة.

بناءً على أعمال نسويات شهيرات كنوال السعداوي وفاطمة مرنيسي، وانطلاقًا من نقدهـنّ بخاصـةِ للبطريركية بوصفهـا سيطرةً للرجـال على النسـاء، يقـول شـرابي أيضًـا (بشكل عابر) إنّ نظامًـا مشـوهًا كهذا، تقليديًـا وحديثًـا في آن معًـا، يضاعف من قمع النسـاء ألّ ولكـن بالنسـبة إليـه، الأسـرة النـواة (بخـلاف العائلـة الموسّـعة) ديمقراطيـة بطبيعتهـا، وهـي بنيـةٌ تسمح بنمـوّ الحـبّ الرومانسـي الـذي يتمتع طرفـاه بالمسـاواة، ومؤسسـةٌ اجتماعيـةٌ تؤمّـن "الأسـاس الضـروري (ولكـن غيـر الكافـي) لتحـرّر المـرأة ألّا. ويمكـن إظهـار التناقـض بيـن هـذا الموقـف وبيـن النقـد النسـوي الأوروبـي والأميركـي الشـمالى للأسـرة النـواة ولتقسـيم العمـل فيهـا.

وقد فنّد الباحثون العرب في مجال النوع الاجتماعي الصياغة الأوروبية والأميركية الشمالية لـ "البطريركية"، وأشاروا إلى أنّ الأخيرة ليست ثابتةً أو جامدة، حتى في المجتمعات التي يبدو أنّها تقليدية بشدة. وأظهرت العالمة الأنثروبولوجية سعاد جوزيف كيف أنّ مفاهيم التحليل النفسي الغربية حول الصراع ضدّ البطريركية باعتباره سعيًا نحو الفردية والاستقلالية لا يمكن أن تفسّر كيف اعتبر متبنّوها اللبنانيون، نساء ورجالاً، أنفسهم جزءًا من مجموعة ووثيقي الصلة بالعائلات الموسّعة وإن كانت تنظّمها الامتيازات الذكورية والعمرية. ولكنّ جوزيف تسلّط الضوء على العلاقات السلسة على نحوٍ ملحوظ ضمن العائلات وبين بعضها بعضًا، وعلى أهمية الديناميات بين الأخ والأخت في إعادة إنتاج السلطة البطريركية في السياقات العربية.

وفي حين أنّ دنيز كانديوتي تصنّـف الـدول العربيـة على أنهـا "الحزام البطريركي" أو "البطريـركات الكلاسـيكية"، تحاجـج على الرغم مـن ذلـك بـأنّ النسـاء يقاومـن هيمنـة الرجـال، سـواء على نحـوٍ فاعـلٍ أو غيـر فاعـل، ويعـدن البحث فـي العلاقـات الجندريـة. ففي الأمثلـة التي تقدّمها كانديوتي، تلجأ المرأة إلى بعض الاستراتيجيات كالتلاعب بعواطف زوجها أو ابنهـا لضمـان بعض السـلطة والمكانـة لنفسها فـي الأسرة. وتطلق كانديوتي على هـذه المحـاولات الهادفـة إلى تحويـل النظـام غيـر العـادل لصالـح المرأة مؤقتًـا عبـارة "المسـاومات البطريركيـة". ربّمـا يشـكّك بعض النسـاء في النشـاط المعادي للبطريركيـة (أي النشـاط النسـوي) لأنّ أيّ نظـام جديـدٍ محتمـل لا يضمـن لهـنّ إمكانيـة المسـاومة – وهـي مخـاوف ينبغـي أن يأخذهـا الناشـطون على محمـل الجـد ويحترموهـا كمـا تقتـرم كانديوتـي. أ.

وتوحي التمظهرات الأخيرة في الثقافة الشعبية في العالم العربي ولبنان (كالبرامج

a fear which should be treated seriously and respectfully by activists, as Kandiyoti suggests<sup>13</sup>.

Recent manifestations in popular culture in the Arab world and Lebanon (such as television shows) suggest a reinforcement of patriarchal structures by stressing that masculinity is public whereas femininity should be confined in the realm of the private 14. In this context, NGOs and activists try to spread the use of the term "patriarchy" (batriarqiyya or 'abawiyya) in order to question the system. Still, the meaning is obscure for a majority of people and its signification often distorted. The idea is misunderstood or sometimes not understood at all, leading to accusations of man-hate rather than widening the debate.

- <sup>13</sup> **Deniz Kandiyoti**, "Bargaining with Patriarchy." *Gender & Society*, Vol.2, No.3, 1988, pp. 274–89
- <sup>16</sup> Zeina Zaatari, "Desirable Masculinity/Femininity and Nostalgia of the "Anti-Modern": Bab el-Hara Television Series as a Site of Production", Sexuality & Culture, Vol.19, Issue 1, 2015, pp.16–36.

Deniz Kandiyoti, "Bargaining with <sup>13</sup> Patriarchy." *Gender & Society*, Vol.2, No.3, 1988, pp. 274-89

Zeina Zaatari, "Desirable <sup>14</sup>
Masculinity/Femininity and Nostalgia
of the "Anti-Modern": Bab el-Hara
Television Series as a Site of
Production", Sexuality & Culture
Vol.19, Issue 1, 2015, pp.16-36.

التلفزيونية مثلاً) بأنّ ما يعزّز البنى البطريركية هـو أنّ التشديد على الذكورة يتبـدّى علنًا، في حين ينبغي أن تبقى الأنوثة في الحيّز الخاص<sup>14</sup>. في هـذا السياق، يحـاول كلّ مـن المنظمـات غيـر الحكوميـة والناشـطين/ الناشـطات تعميـم اسـتخدام مصطلـح البطريركيـة (أو الأبويـة) للتشـكيك بشـرعية النظـام القائـم. ولكـن يبقـى معنـى هـذا المصطلـح غامضًـا بالنسـبة إلـى معظـم النـاس، وغالبًـا مـا تكـون دلالاتـه مشـوّهـة. ويُسـاء فهـم الفكرة المقصـودة بـه أو لا يتـمّ فهمهـا إطلاقًـا في بعـض الأحيـان، مـا يـوُدّي إلـى إطـلاق اتهامـاتٍ بكـره الرجـال عوضًـا عـن توسـيع حلقـة النقـاش.

# D

#### Power

Power stems etymologically from the latin "potere" and is related to the French "pouvoir", both of which mean "to be able". Power as a concept is widely debated, and points of disagreement are manifold. One of the main points of debate is whether 'power' means 'power-over' or 'power-to'. 'Power-over' denotes a relationship of unequal force, while 'power-to' refers to an ability or a capacity to act. Another way to divide debates on power is by distinguishing between action-theoretical conceptions (referring to particular actors or the individual capacity to act) and systemic or constitutive conceptions of power ("power as systematically structuring possibilities for action, or, more strongly, as constituting actors and the social world in which they act").

Feminism as a political current and social movement incorporates, in different contexts and periods, all the notions of power: power over, power to, power as actor-centric and as operating structurally. Liberal feminist thinkers most often analyze power as a positive resource to be redistributed to women. Phenomenological, radical and socialist feminist approaches discuss power as domination and may refer to it alternatively as "oppression", "patriarchy" or "subjection" (which is for example prominent in Nawal Saadawi's conceptualizations). Intersectional approaches advocate for developing a framework for understanding power which grants equal weight to gender, race and class-based subordination, as well as markers that are relevant for each particular context such as sectarianism, or sexuality (see Intersectionality).

In post-structuralist feminism, Foucaultian notions according to which power is not primarily repressive but rather both repressive and constructive have been extremely influential across the European, North American, and to a certain extent Middle Eastern feminist works. Michel Foucault also theorized the interaction between power and the body through his conceptualization of "disciplinary power" which is productive of docile bodies made controllable by the state and social institutions. These conceptualizations are salient in feminist critiques against state control of women's bodies, including in Lebanon (see Hymen). Lastly, the 2011 Arab Revolt protests have included significant criticism from feminists against authoritarian state power over women's bodies including various activist acts, while various waves of feminist protests in Lebanon have pointed directly at the state's role in perpetuating the subjugation of women through policies that limit their bodily rights (see Sex and Bodily Rights).

Marxist conceptions of power as domination and as operating through

# السلطة

يعود مصطلح السلطة بأصله الاشتقاقي إلى الكلمة اللاتينية "pottere" ويرتبط بالكلمة الفرنسية "pouvoir"، والكلمتان تعنيان "القدرة على". والسلطة كمفهوم موضوعُ نقاشٍ واسع النطاق، وقد تعدّدت حولها نقاط الخلاف. إحدى أهـمّ نقاط هذا النقاش هي ما إذا كانت "السلطة تعني "السلطة على، أو 'السلطة في سبيل'. فعبارة 'السلطة على، تدلّ على وجود علاقة قوةٍ غير متكافئة، في حين تشير عبارة 'السلطة في سبيل' إلى القدرة على التصرّف. ثمة طريقةٌ أخرى لتقسيم المناقشات حول السلطة، وهي عبر التمييز بين مفاهيم نظرية بصحد الفعل (في إشارةٍ إلى جهاتٍ فاعلةٍ معيّنة أو القدرة الشخصية على الفعل) من جهة، والمفاهيم الشاملة أو التأسيسية للسلطة من جهة أخرى ("السلطة بوصفها تؤسّس والمفاهيم نلوعانم بوصفها تؤسّس الجهات الفاعلة والعالم الدجتماعي الذي تفعل فيه").

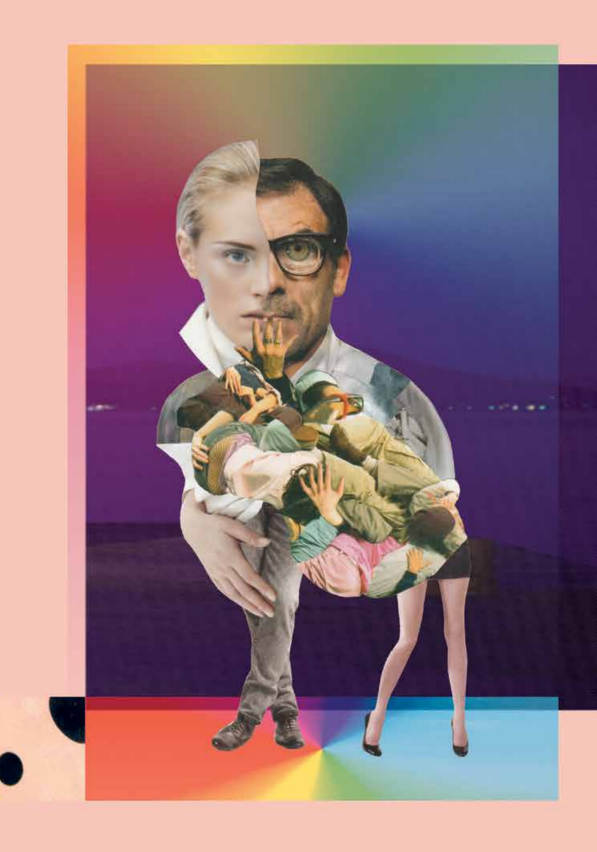
تتضمّن النسوية كتيّارٍ سياسي وحركةِ اجتماعية، في سياقاتٍ وفتراتٍ مختلفة، مفاهيم السلطة كافةً، أي السلطة على، والسلطة في سبيل، والسلطة بوصفها متمحـورةً حـول الجهـة الفاعلـة وبوصفهـا عاملـةً هيكليّـا. وتحلّـل المفكّـرات النسـويات الليبراليـات في معظـم الأحيـان السـلطة باعتبارهـا مـوردًا إيجابيّـا ينبغـي إعـادة توزيعـه على النسـاء. أمّـا المقاربـات النسـوية الاشـتراكية والراديكاليـة والظواهريـة، فتتنـاول موضوع السلطة باعتبارهـا هيمنـةً، وقـد تشير إليهـا بمصطلحـاتٍ بديلـة كـ "القمع"، أو "النظـام البطريركي" أو "الإخضـاع" (وهـذا مثـلاّ بـارزٌ في التصـوّر المفاهيمـي لـدى نوال السعداوي). تناصر المقاربات التقاطعية وضع إطارٍ لفهم السلطة يمنـح أهميـةً متسـاويةً للتبعيـة القائمـة على أسـاس النـوع الاجتماعـي والعـرق والطبقـة، فضـلاً عـن المعالـم المتعلّـقة بـكلّ سـياق بعينـه كالطائفيـة أو الجنسانية (انظـر تعريف التقاطعية).

أمّا في الحركة النسوية ما بعد البنيوية، فقد اضطلعت المفاهيم الفوكوية بتأثيرٍ كبيرٍ في الأعمال النسوية جميعها في كافة أنحاء أوروبا وأميركا الشمالية وحتى الشرق الأوسط إلى حدٍ ما. وفقًا لهذه المفاهيم، ليست السلطة قمعية أوّلاً، بل بالأحرى قمعية وبنّاءةً على حدٍ سواء. وقد نظّر ميشيل فوكو أيضًا في التفاعل بين السلطة والجسد من خلال تصوّره المفاهيمي للـ"السلطة التأديبية" التي تُنتج أجسادًا مُنصاعة تجعلها مؤسسات الدولة والمؤسسات الاجتماعية قابلةً للسيطرة عليها. وتبرز هذه التصوّرات المفاهيمية في الانتقادات النسوية المناهضة لسيطرة الدولة على أجساد النساء، بما في ذلك في لبنان (انظر تعريف غشاء البكارة). أخيرًا، تضمّنت الاحتجاجات العربية التي اندلعت في العام 2011 انتقاداتٍ كبيرةً وجّهتها النسويات إلى سلطة الدولة الاستبدادية على أجساد النساء، بما في ذلك مختلف الأعمال التي قام بها الناشطون، بينما أشارت موجاتُ مختلفةٌ من الاحتجاجات النسوية في لبنان مباشرةً إلى دور الدولة في إدامة إخضاع المرأة من خلال السياسات التي تحدّ من حقوقهنّ الجسدية (انظر تعريف الجنس والحقوق الجسدية).

وقد استُخدمت المفاهيم الماركسية عن السلطة بوصفها شكلاً من أشكال الهيمنة وفاعلةً من خلال الأيديولوجيا لفضح نفاق الدولة الليبرالية في تعزيز عدم التفرقة non-discrimination and equal opportunity policies while structural, deeplyembedded inequalities prevail. As a result of this critique of formal power, many feminist groups opt for horizontal, structureless organizing formulas, employed in some small feminist collectives in Beirut in what constitutes a conscious effort to fight against reproducing inequality, with various degrees of success. Yet, even such an approach is not without critique, mainly because it risks assuming that hierarchies can be broken through "structurelessness" where in fact they are frequently only rendered invisible.

ideology have been used to expose the liberal state's hypocrisy in promoting

وسياسات تكافؤ الفرص في حين يسود عدم المساواة المتأصّل والهيكلي. ونتيجةً لهذا النقد الموجّه إلى السلطة الرسمية، يختار كثيـرٌ مـن التتّارات النسـوية الصيّـغ التنظيمية الأفقية غير الهيكلية، وهـي صيّـغٌ تُستَخدم في بعض الجمعيات النسـوية الصغيـرة فـي بيـروت، وهـذا يُشـكّل جهـدًا واعيّـا فـي سـبيل محاربـة استنسـاخ عـدم المساواة، بدرجـاتٍ متفاوتـة مـن النجـاح. لكـن، حتـى مثـل هـذه المقاربـة لا تخلـو مـن النقـد، لأنّها أساسًـا تخاطـر بافتـراض أنّـه يمكـن كسـر التسلسـلات الهرميـة مـن خـلال "تغييـب التنظيم الهيكلـي"، في حين يثبت الواقع أنّها في كثيرٍ مـن الأحيان تغدو غير باديـة للعيـان فحسـب.



الكوير

# Queer

85

Literally, queer means "odd" or "strange". The term was – and continues to be – used as a slur in the United States for persons with same-sex sexual desires, much like the current slur "fag". "Queer" was first reclaimed in the late eighties and nineties through the politics of the activist groups Act Up (the AIDS Coalition to unleash Power) and Queer Nation, whose main struggle was to push the U.S. government to address the AIDS crisis in the gay community. The political strategy was not only to claim queerness as part of life, but also to challenge "normativity" including exposing heteronormativity as a system that is taken for granted in the workings of daily life.

The term was brought to the academic sphere by the very activists involved in the reclamatory politics, and was further developed into "queer theory" which drew on post-structuralist theories and now forms a central field in Gay and Lesbian Studies. The theory's main premise is that identities are not fixed categories that determine the social condition, but they are rather fluid, mutable, and multiple. Thus, the theory calls on "identity politics" to reconsider its role in maintaining essentialist notions of gender and sexuality. Contrary to common misunderstandings however, queer theory and identity politics are not mutually exclusive. Indeed, queer politics acknowledge the need for identity politics. While identity politics fights heteronormativity, and while LGBT identity politics often fight for inclusion as normative identities, queer theory and politics challenge the very system that produces identity categories and normativity itself.

As the politics and theory progressed, "Queer" was added to the LGBTQ acronym which drew attention to the question whether Queer can actually function as an identity category. Mostly, "queer" remains used as a general label for "non-normative" sexualities. The term is also used for gender identities (not only sexual identities), wherein "gender-queer" now denotes a person who does not identify with either end of the gender binary (not as a man or a woman) and actively seeks to challenge this binary through their gender presentation and performance. Academically, queer theory is increasingly critiqued for appearing universalist and/or for maintaining Western theoretical assumptions<sup>5</sup>, and is molded by new interventions from post- and de-colonial academic thinking<sup>7</sup>.

The term's use in Lebanon has been mostly among Beirut-based gender and sexuality activist circles<sup>8</sup> that have access to queer theory's academic debates, academic publishing on queer sexuality in the region<sup>9</sup>, and who negotiate reclamatory sexual politics locally<sup>10</sup>. Campaigns such as "ana shath", conducted by the local group Helem in 2010 as part of the

<sup>1</sup> Donald E. Hall, Queer Theories, New York, Palgrave Macmillan, 2003.

<sup>2</sup> Teresa De Lauretis, "Queer Theory: Lesbian and Gay Sexualities: An Introduction", *Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, Vol. 3,* Issue 2, 1991, pp. iiix-viii.

<sup>3</sup> Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York, Routledge, 1990

<sup>4</sup> Joshua Gamson, "Must Identity Movements Self-Destruct? A Queer Dilemma", Social Problems, Vol. 42, No 3, 1995, pp. 390-407

<sup>5</sup> Michael Warner, Fear of a Queer World: Queer Politics and Social Theory, Minneapolis and London, University of Minnesota Press. 1993

<sup>6</sup> Jasbir Puar, Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times, Durham, Duke University Press, 2007.

Jin Haritaworn, Adi Kuntsman, Sylvia and Posocco, Queer Necropolitics, New York, Routledge, 2013.

Nadine M., "Arab Queer Women and Transgenders Confronting Religious Fundamentalism: The Case of Meem in Lebanon", AWID, available at: http://www.wluml.org/sites/wluml.org/files/Arab%20Queer%20Women%20and%20 Transgenders%20Confronting%20 Diverse%20Religious%20 Fundamentalisms\_The%20Case%20 of%20Meem%20in%20Lebanon.pdf [Last accessed 01.09.2015].

<sup>9</sup> Sofian Merabet, Queer Beirut, Austin, Texas, University of Texas Press, 2014.

<sup>10</sup> Notably collectives and groups that emerged at the end of the nineties and beginning of the years 2000. Marie-Noëlle AbiYaghi, L'altermondialisme au Liban : un militantisme de passage. Logiques d'engagement et reconfiguration de l'espace militant (de gauche) au Liban, Université de Paris1-La Sorbonne, doctorat de science politique, 2013.

Donald E. Hall, Queer Theories, New <sup>1</sup> York, Palgrave Macmillan, 2003

Teresa De Lauretis, "Queer Theory: <sup>2</sup> Lesbian and Gay Sexualities: An Introduction", *Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, Vol. 3,* Issue 2. 1991. pp. jiilx-yiii.

Judith Butler, Gender Trouble: <sup>3</sup> Feminism and the Subversion of Identity, New York, Routledge, 1990.

Joshua Gamson, "Must Identity <sup>4</sup> Movements Self-Destruct? A Queer Dilemma", Social Problems, Vol. 42, No. 3, 1995, pp. 390-407

Michael Warner, Fear of a Queer <sup>5</sup>
World: Queer Politics and Social
Theory, Minneapolis and London,
University of Minnesota Press, 1993.

Jasbir Puar, Terrorist Assemblages: 6

Homonationalism in Queer Times,
Durham, Duke University Press, 2007.

Jin Haritaworn, Adi Kuntsman, Sylvia

and Posocco, Queer Necropolitics,
New York, Routledge, 2013.

Nadine M., "Arab Queer Women and "
Transgenders Confronting Religious
Fundamentalism: The Case of
Meem in Lebanon", AWID
http://www.wluml. متاح عبر الرابط:
org/sites/wluml.org/files/Arab%20
Queer%20Women%20and%20
Transgenders%20Confronting%20
Diverse%20Religious%20
Fundamentalisms\_The%20Case%20
of%20Meem%20in%20Lebanon.pdf
[01/09/2015\_&

Sofian Merabet, Queer Beirut, Austin, 9 Texas, University of Texas Press, 2014.

الاسيما التجمّعات والمجموعات يبراية يرادية لتي برزت في نهاية التسعينيات وبداية اللئي برزت في نهاية التسعينيات وبداية اللئية الثالثة, الثالثة, الثالثة الثالثة

حرفيًا، يُعنى بمصطلح كوير ما هو "غير اعتيادي" أو "غريب"، وكان هذا التعبير - ولا يزال - يُستخدم في الولايات المتحدة كنوع من التحقير للأشخاص ذوي الرغبات الجنسية المثلية، مثله مثل كلمة "شاذّ". وقد استُخدم مصطلح "كوير" إصلاحيًا للمرة الأولى في أواخر ثمانينيات القرن المنصرم وتسعينياته من

خلال سياسة مجموعتَي النَّاشطين/ الناشطات آكت أب (ائتلاف الإيدز لإطلاق العنان للقوة) وكوير نايشن (أي أمّة الكوير)، وقد تمثّل النضال الرئيس لهاتين الجمعيّتين بدفع الحكومة الأميركية إلى معالجة أزمة الإيدز في مجتمع مثليّي الجنس<sup>1</sup>. لم تكن الاستراتيجية السياسية تهدف إلى الاعتراف بالكوير جزءًا من الحياة فحسب، بل أيضًا إلى تحدّي "المعياريّة" القائمة، بما في ذلك تعرية المعياريّة الغيرية كنظام مفروغ منه في سيرورات الحياة اليومية.

ومع تطوّر السياسة والنظرية، أضيف مصطلح "كوير" إلى الاختصار الإنكليزي LGBTO (فبات يشمل الكوير) الذي لفت الانتباه إلى مسألة ما إذا كان يمكن بالفعل أن يعمل الكوير بوصفه فئةً من فئات الهوية. في الغالب، لا تزال كلمة "كوير" استخدم كتسمية عامة للجنسانيات "غير المعياريّة"، وللهويات الجندرية (لا الهويات الجنسية فحسب)، حيث بات مصطلح "الكوير جندريّا" يدلّ على الشخص الذي لا يعرّف بأيٍّ من النوعين الاجتماعيين (لا الرجل ولا المرأة)، بل يسعى بنشاطٍ إلى تحدّي هذه الثنائية من خلال تقديمه وأدائه الجندريين من الناحية الأكاديمية، تُنتقدُ نظرية الكوير على نحوٍ متزايد لظهورها بمظهرٍ شمولي و/أو لحفاظها على الافتراضات النظرية الغربية، وهي أيضًا مُقولَبة بفعل التدخلات الجديدة للفكر الأكاديمي ما بعد الاستعمار وما بعد إلغاء الاستعمار.

أمّا في لبنان، فقد انتشر استخدام المصطلح في أوساط الناشطين/ الناشطات في حقـل النـوع الاجتماعـي والجنسـانية الذيـن يتخـذون مـن بيـروت مقـرًا لهـم. يستطيع هـؤلاء الناشـطون الوصـول إلـى النقاشات الأكاديميـة حول نظريـة الكوير، والنشـر الأكاديمـي الـذي يتنـاول هـذه النظريـة فـي المنطقـة و، فضـلاً عـن أنّهـم Queer

International Day Against Homophobia and Transphobia, reflect the basic premise of reclamatory politics that seek to give unapologetic visibility to the commonly perceived "non-normative" and challenge the very quest for normativity. Other campaigns explicitly linked queer activism to a fight against sectarianism and for secularism in protests such as "Laigue Pride"12. Many in the sexual rights activism sphere have resorted to using "queer" instead of "LGBT" given the latter term's firm association with donor agendas, NGOization, and European and/or American governments' funding. The term is often transliterated into Arabic as "kweer", and is used in blog writings and public graffiti.

- 11 Nai al-Ra'i, "Ana Shath.. 'a, Nitham al-gam' wal-'unsurirya wal-ta'ifiyah' [I am a deviant/deviating from.. the system of oppression, racism, and sectarianism], Shabab Assafir, available at: http://shabab.assafir.com/ Article.aspx?ArticleID=853 [Last accessed 13.9.2015].
- 12 Lebanese Stage First Pro-Secular Demonstration", Al-Arabiyya, 25 April 2010, available at: http://www.alarabiya.net/ articles/2010/04/25/106801.html [Last accessed 13.9.2015].

ا **ناي الراعي،** "أنا شاذ.. عن نظام القمع والعنصرية والطائفية"، شياب السفير، متاح عبر الرابط: .http://shabab.assafir com/Article.aspx?ArticleID=853 [الزيارة الأخيرة في 13/09/2015]

Lebanese Stage First Pro-Secular" 12 Demonstration", Al-Arabiyya تاريخ النشر: 25/04/2014، اریخ انسر، ۱۲۵/۱۲۵۲ متاح عبر الرابط: http://www.alarabiya، net/articles/2010/04/25/106801.html [الزيارة الأخيرة في 13/09/2015]

يشــاركون فــى المفاوضــات حــول السياســة الجنسـية الإصلاحيــة محليًــا<sup>10</sup>. وحــاء بعض الحملاَّت، مثل حملة "أنا شاذ" التي أجرتها جمعية 'حلم' المحلية في العام 2010، كجزء من اليوم الدولي لمكافحة رهاب المثلية والتحول الجنسي، لىعكس الفرضية الأساسية للسياسة الإصلاحية التي تسعى إلى منح وضوح في الرؤية غير دفاعي لما يُنظر إليه عادةً بمنظار "غُير معياري"، وإلى تحدّيًّ نشاط الكوير لمكافحة الطائفية من جهة، ومن أجل العلمانية في الاحتجاَّجات كـ"مسيرة العلمانيين نحو المواطنة"<sup>12</sup> من جهة أخرى. وقد لجأ كثيرون في أوساط الناشطين/ الناشطات في سبيل الحقوق الجنسية إلى استخدام مصطلح "كوير" عوض مصطلح "LGBT" المختَصَر (المثليون والمثليات وثنائيو وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلون والمتحوّلات جنسيًا)، نظرًا إلى ارتباط الأخير ارتباطًا وثيقًا بأجندات الجهات المانحة، والأنْجَزة، والتمويل الحكومي الأوروبي و/أو الأميركي. وغالبًا ما يُترجم المصطلح صوتيًا إلى العربية، ويُستخدّم في المُدوّنات والكتابّة على حدران الممتلكات العامة.

الصحة/ الحقوق الإنجابية

# Reproductive Health/Rights

Broadly, women's reproductive health includes the option and ability to decide whether and when to have children, to have access to reproductive healthcare including birth control and safe abortion, prenatal and obstetric care, and to have access to information. Sexual and reproductive health and rights as a subset of human rights were outlined at the 1968 Cairo UN conference on human rights. The term "reproductive health" in its modern form has been quickly popularized through UN channels and through transnational NGOs. The concept was further developed by family planning institutions, women's health movements and groups, and the World Health Organization, whose definition includes "the right of all to make decisions concerning reproduction free of discrimination, coercion and violence". The inclusion of reproductive rights within the frame of women's right to self-determination<sup>2</sup> was progressive in its categorizing of maternal mortality as a human rights violation, emphasizing the right to family planning, and considering the lack of access to birth control as a form of discrimination.

Local level interactions with the concept and its agenda led to coining the term "reproductive justice", which was invoked in the 1980s by indigenous women and women of color in the United States<sup>3</sup>. The term stresses a will to reveal the limits of the white liberal middle class notion of "choice". and emphasizes the structural inequalities that prevent some women to even have access to a "choice" to begin with, due to class discrimination or racial inequalities<sup>4</sup> (see Intersectionality, and Social Justice). Invoking the term "justice" also aims to hold various North American and European governments accountable for acts such as forced sterilizations, which has been a dominant practice against minority communities such as indigenous women in the U.S., the Roma in Europe<sup>5</sup>, and today Ethiopian women in Israel, as well as against women with disabilities worldwide. Another local intervention in reshaping reproductive health is for example the inclusion of the concept of dignity to the various components of reproductive health, as has been argued by some specialists who studied attitudes toward reproductive care in Beirut, Lebanon<sup>6</sup>.

In addition, the applicability of this term and its agenda has been debated among feminists, including the question whether or not to use the conception of reproductive "rights" instead of the more general reproductive "health". The former stresses health issues as a right that must be provided by the state and its institutions, while the latter leaves out accountability and may risk a disregard for the individual rights of women. The same debate arises in relation to conceptions of sexual rights and sexual health; sexual rights

<sup>1</sup> World Health Organization, Human Rights, Health, and Poverty Reduction Strategies, Health & Human Rights Publications Series, No. 5, 2008.

<sup>2</sup> "A Ten-Year Retrospective on Reproductive Rights at the Start of the 21st Century", Center for Reproductive Rights, [No Date], available at: http://www.reproductiverights.org/sites/crr.civicactions.net/files/documents/RR\_10years\_2010.pdf [Last accessed 23.10.2015].

<sup>3</sup> Loretta Ross, "What is Reproductive Justice?", The Pro-Choice Public Education Project, [No Date], available at http://www.protectchoice.org/section.php?id=28 [Last accessed 20.10.2015].

4 Ihid

5 "Against Her Will: Forced and Coerced Sterilization of Women Worldwide", Open Society Foundation, 3 October 2011, available at https:// www.opensocietyfoundations.org/ publications/against-her-will-forcedand-coerced-sterilization-womenworldwide (Last accessed 10.10.2015,

<sup>6</sup> Afamia Kaddour, Raghda Hafez, Huda Zurayk, "Women's Perceptions of Reproductive Health in Three Communities around Beirut, Lebanon", Reproductive Health Matters, Vol. 13, Issue 25, 2005, pp. 34-42.

<sup>7</sup> Sonia Corrêa, "From reproductive health to sexual rights, Achievements and future challenges", *Reproductive Health Matters*, Vol 5, 1997, pp. 107-116.

Betsy Hartmann, Reproductive Rights and Wrongs: The Global Politics of Population Control, South End Press, 1995. World Health Organization, Human <sup>1</sup> Rights, Health, and Poverty Reduction Strategies, Health & Human Rights Publications Series, No. 5, 2008.

"A Ten-Year Retrospective on <sup>2</sup>
Reproductive Rights at the Start
of the 21st Centucy", Center for
Reproductive Rights
fürzis الرابط: http://www.reproductiverights.
ttp://www.reproductiverights.yistes/crr.civicactions.net/files/
[documents/RR\_10years\_2010.pdf
| [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/10/2015 | [23/1

Loretta Ross, "What is Reproductive <sup>1</sup> Justice?", The Pro-Choice Public المركز النشر غير Education Project مذكورا ، متاح عبر الرابط: http://www. justop. protecthoice.org/section.php?id=28 [10/10/2015] الأليزة الأخيرة في

#### المرجع نفسه.

"Against Her Will: Forced and <sup>5</sup> Coerced Sterilization of Women Worldwide", Open Society Foundation, 3/10/2011.

متاح عبر الرابط: .https:// www. opensocietyfoundations.org/ publications/against-her-will-forcedand-coerced-sterilization-womenworldwide [الزيارة اللخيرة في [10/10/2015]

Afamia Kaddour, Raghda Hafez, <sup>6</sup>
Huda Zurayk, "Women's Perceptions
of Reproductive Health in Three
Communities around Beirut, Lebanon",
Reproductive Health Matters, Vol. 13,
ISSUE 25, 2005, pp. 34-42.

Sonia Corrêa, "From reproductive" health to sexual rights, Achievements and future challenges", Reproductive Health Matters, Vol 5, 1997, pp. 107-116.

Betsy Hartmann, Reproductive Rights <sup>8</sup> and Wrongs: The Global Politics of Population Control, South End Press, بصورة عامة، تشمل الصحة الإنجابية القدرة على اختيار أوان إنجاب الأطفال أو عمم إنجاب الأطفال أساسًا، والحصول على الرعاية الصحية الإنجابية، بما في ذلك منع الحمل والإجهاض الآمن والرعاية قبل الولادة ورعاية التوليد والحصول على المعلومات. وقد رُسمت الخطوط العريضة للصحة والحقوق الجنسية والإنجابية كفرع من فروع حقوق الإنسان في مؤتمر الأمم المتحدة حول حقوق الإنسان الذي عُقد في القاهرة في العام 1968. انتشر مصطلح "الصحة الإنجابية" بمعناه الحديث سريعًا عبر قنوات الأمم المتحدة وعبر المنظمات غير الحكومية عبر الوطنية. وطوّرت مؤسسات تنظيم الأسرة وحركات ومجموعات الدفاع عن صحة المرأة ومنظمة الصحة العالمية هذا المفهوم الذي بات تعريفه يشمل "حقّ جميع البشر في اتخاذ القرارات المتعلقة بالإنجاب بعيدًا عن التفرقة والإكراه والعنف". وكان إدراج الحقوق الإنجابية في إطار حق المرأة في تقرير مصيرها تقدميًا من حيث تصنيفه لوفيات الأمهات كانتهاك لحقوق الإنسان، وتشديده على الحق في تنظيم الأسرة، واعتبار العجز عن الحصول على وسائل منع الحمل كشكل من أشكال التفرقة.

أدّت التفاعلات المحلية مع المصطلح والبرنامج الـذي يطرحه إلـى صياغة مصطلح "العدالة الإنجابية" الـذي نحتته في ثمانينيات القـرن العشـرين نساء الشعوب الأصلية والنساء ذوات البشرة الملوّنة في الولايات المتحدة. ويُبرز هـذا المصطلح رغبةً في فضـح حـدود مفهـوم "الخيار" الـذي أنتجته الطبقة الوسطى الليبرالية البيضاء، ويشـدّد علـى عـدم المسـاواة البنيـوي الـذي يمنـع بعـض النسـاء حتى مـن قـدرة امتلاك "خيـار" أساسًـا، وذلـك بسبب التفرقـة الطبقية أو عدم المسـاواة علـى أسـاس عرقـي (انظر تعريـف التقاطعية والعدالة الاجتماعية). ويهـدف استخدام مصطلح "العدالـة" أيضًـا إلـى محاسبة مختلـف الحكومات الأميركية الشمالية والأوروبية على أفعالٍ مثل التعقيم القسري الذي الحكومات الأميركية الشمالية والأوروبية على أفعالٍ مثل التعقيم القسري الذي المتحدة، والـروم (الغجـر) في أوروبا أو وضـد النسـاء الإثيوبيـات في إسـرائيل اليـوم وضـد النسـاء ذوات الاحتياجـات الخاصـة حول العالـم. ومـن بيـن الأنشـطة المحليـة الهادفـة إلـى إعـادة صياغـة الصحـة الإنجابيـة إدخـال مفهـوم الكرامـة إلـى مختلـف نواحـي الصحـة الإنجابيـة غـى بيـروت، لبنـان أ.

بالإضافة إلى ذلك، تختلف النسويات حول ملاءمة هذا المصطلح والبرنامج الذي يطرحه، بما في ذلك مسألة استخدام مفهوم "الحقوق" الإنجابية بدلاً من مفهوم "الحقوق" الإنجابية بدلاً من مفهوم "الصحة" الإنجابية الأكثر شمولاً أ. فالمفهوم الأول يشدّد على المسائل المتعلّقة بالصحة كحق ينبغي أن تؤمّنه الدولة ومؤسساتها، فيما لا يشمل المفهوم الثاني المحاسبة بل قد يهمل أيضًا الحقوق الفردية للنساء ". ويبرز النقاش عينه في ما يتعلّق بمفهومي الحقوق الجنسية والصّحة الجنسية؛ فالنسويات قد يفضّل استخدام مصطلح الحقوق الجنسية، فيما تفضّل المؤسسات الرسمية مصطلح الصحة الجنسية الأكثر "حيادية".

can be favored by feminists but official institutions rather use the more "neutral" term of sexual health.

In Lebanon, the use of the term "women's health" الصحة النسائية appears to be favored by a number of women. A study found out that women understand reproductive health within the context of a patriarchal society and thus within unequal power relations. This means that often reproduction is seen as a duty and a vehicle of social and economic status, thereby conditioning women's reproductive choices and sexual behaviors. Moreover, abortion remains illegal and thus is often practiced under unsafe conditions. International organizations and local NGOs in Lebanon mainly work on reducing maternal mortality, family planning and STIs<sup>11</sup>, focusing on the medical aspects of reproductive and sexual health, with much lesser attention paid to addressing women's right to choose whether and when to have children free of social or familial pressure, to own her body, desires and sexuality choices.

<sup>9</sup> Afamia Kaddour, Raghda Hafez, Huda Zurayk, *op. cit*, pp. 34–42.

<sup>10</sup> Ibid.

"UNFPA Lebanon, "Reproductive Health and Rights", [No Date], available at: http://www.unfpa.org. lb/PROGRAMME-AREAS/Reproductive-Health-and-Rights.aspx [Last accessed 23.10.2015]. Afamia Kaddour, Raghda Hafez, Huda <sup>9</sup> pp. 34–42 نفسه، Zurayk

#### <sup>1</sup> المرجع نفسه.

UNFPA Lebanon, "Reproductive <sup>11</sup>
Health and Rights",
[تاريخ النشر غير مذكور]،
متاح عبر الرابط:
http://www.unfpa.org.lb/PROGRAMMEAREAS/Reproductive-Health-andRights.aspx
[الزيارة اللخيرة في 23/10/2015

وفي لبنـان، يبـدو أنّ عـددًا مـن النسـاء يفضّـل اسـتخدام مصطلح "الصحـة النسـائية" بـدلاً مـن مصطلـح "الصحـة الإنجابيـة". وكشـفت إحـدى الدراسـات أنّ النسـاء يفهمـن الصحـة الإنجابيـة في سـياق مجتمـع بطريركي، وبالتالـي في ظلّ علاقـات قـوةٍ غيـر متكافئـة. ويعني ذلـك أنّـه غالبًـا مـا يُنظـر إلـى الإنجاب كواجـب ومحـرّك للمكانـة الاجتماعيـة والاقتصاديـة، مـا يحـدّد قـرارات النسـاء الإنجابيـة وسلـوكياتهنّ الجنسيـة. علـوة على ذلـك، لا يـزال الإجهاض غيـر قانوني، وبالتالـي في غالبًـا مـا يُمارس في ظـروف غير آمنـة أ. وتعمل المنظمات الدوليـة والمنظمات غيـر الحكوميـة المحليـة في لبنـان بشكل أساسـي علـى الحدّ مـن وفيات الأمهات والإصابات المنقولـة جنسـيًا وتنظيـم اللَّسـرة أنّ مع التركيـز علـى الجوانـب الطبيـة للصحـة الإنجابيـة والجنسيـة، بقـدرٍ أقلّ بكثيرٍ مـن الاهتمام بحقّ المـرأة في اختيـار أوان إنجاب الأطفال أو عدم الإنجاب، بمعزلٍ عـن الضغوط الاجتماعيـة أو العائليـة، وحقّـا فـي الحدّـم بجسـمها ورغباتهـا وخياراتهـا الجنسـيـة.



# Sex and bodily rights

The English term "sex" refers both to the biological classification of male and female, as well as to physical sexual intercourse. Its Arabic equivalent "jins" refers to the same two meanings as well as to gender. However, "jins" did not always carry these meanings. In fact, up to the late 19th century "jins" still meant type or kind as per its Greek origin "genos" and did not refer to sexual interactions. Joseph Massad argues that "jins" acquired the biological meaning (as well as national one such as in the word's derivative "jinsiyyah") in the early twentieth century through translations of works such as Freud's.

The European and North American modern view of "sex" underwent key shifts, namely one from considering sex, sexual acts, and sexuality as "natural" and innate, to a view that sees sex as social. Resorting to "nature" to understand sex has historically led to limiting women's choice in sex and reproduction as it was argued that sex was necessary for procreation and is part of a "natural" life cycle. Thus, by defining natural sex, one had to also define unnatural sex. This is a definition that changes in correspondence to the social conditions in a particular context, but in general it has included non-heterosexual, non-penetrative sex, and non-reproductive sex.

Sex as an act continues to be dominated by a heterosexual penetrative understanding which demonstrates a phallo-centric approach to sex. This means that non-penetrative acts are seen as less sexual, less valued, or even less "serious". Often the effect is to erase the wide array of sexual practices and experiences that exist, including for example non-penetrative sex between women. A phallo-centric approach to sex also feeds into denying that women's central sexual organ is the clitoris (its sole biological purpose is pleasure), and not the vagina. This view clearly departs from a male-centered understanding of sexual pleasure that casts women's sexual pleasure as secondary.

A central component in the modern definition of sex today is the requirement of consent. Any sexual act taking place without the consent of all actors, is considered rape. Typically, rape has also been defined – using a phallocentric view – as the act of unwanted penetration which in turn legally labels all non-penetrative and non-consensual sexual acts as "attempted rape". In 2014, the Lebanese state passed a law addressing domestic violence in which it introduced a "marital right to intercourse" thereby effectively erasing consent as a key requirement to sex in marriage and ignoring the phenomenon of "marital rape".

<sup>1</sup> **Joseph Massad**, *Desiring Arabs*, Chicago, The University of Chicago Press, 2007, p. 171.

2 Ihid

<sup>3</sup> Steven Seidman, The Social Construction of Sexuality, New York and London, W.W. Norton and Company

<sup>6</sup> United Nations Population Fund – Lebanon, "Glossary of Gender-Based Violence Terms and Vocabulary", 2012, p. 24

See for example: Ellie Violet Bramley, "Why does Lebanese bill on domestic violence fail to tackle marital rape?", The Guardian, 09 April 2014, available at: http://www.theguardian.com/ global-development/2014/apr/09/ lebanese-bill-domestic-violencemarital-rape [Last accessed 05.09.2015]. Joseph Massad, Desiring Arabs, <sup>1</sup>
Chicago, The University of Chicago
Press, 2007, p. 171.

#### لمرحع نفسه.

Steven Seidman, The Social <sup>3</sup>
Construction of Sexuality, New York
and London, W.W. Norton and Company,

United Nations Population Fund - 4 Lebanon, "Glossary of Gender-Based Violence Terms and Vocabulary", 2012, p.24

انظر مثالت: (Why does Lebanese bill on domestic violence fail to tackle marital rape?", .09/04/2014 النشر: .70/04/2014 النشر: .70/04/2014 النشر: http://www.theguardian.com/global-development/2014/apr/09/16banese-bill-domestic-violence-marital-rape [UG/09/2015]

يشير مصطلح "جنس" بالإنكليزية ("sex") إلى التصنيف البيولوجي للذكر والأنثى وإلى الجماع الجسدي على حد سواء، في حين يشير مُقابلُه العربي إلى المعنيَين عينهما وإلى النوع الاجتماعي أيضًا؛ غير أنَّ مصطلح "جنس" لم يحمل دائمًا هذه الماذ في الماذ

يهده وإلى التواقع، كان "الجنس"، حتى أواخر القرن التاسع عشر، لا يزال يعني المعاني. في الواقع، كان "الجنس"، حتى أواخر القرن التاسع عشر، لا يزال يعني النوع وذلك وفقًا لأصل الكلمة اليوناني "genos"، ولم يكن المصطلح يشير إلى التفاعلات الجنسية أ. ويقول جوزيف مسعد إنّ كلمة "جنس" اكتسبت معناها البيولوجي (ومعناها الوطني كما في حالة اشتقاق مصطلح "جنسية") في أوائل القرن العشرين من خلال ترجمات أعمال متنوعة كأعمال فرويد أ.

الجنس والحقوق الجسدية

خضعت النظرة الحديثة إلى الجنس في أوروبا وأميركا الشمالية إلى تحوّلاتٍ رئيسة، فتبدّلت تحديـدًا النظرة إلى الجنس والأفعال والسـمات الجنسية مـن نظرةٍ "طبيعية" وفطرية إلى أخرى ترى الجنس بمنظارٍ اجتماعي ألى تاريخيًا، أدّى اللجوء إلى "الطبيعة" لفهـم الجنس إلى الحدّ مـن خيارات المرأة في ممارسة الجنس والإنجاب، إذ اعتُبر الجنس أمرًا ضروريًا مـن أجل التوالـد وجزءًا مـن دورة الحياة "الطبيعية". وهكذا، مـن خلال تعريف الجنس الطبيعي، كان مـن الضرورة بمـكان تعريف الجنس الطبيعي، كان مـن الضرورة بمـكان تعريف الجنس غيـر الطبيعي كذلك. وهـذا تعريف ينغيّر تبعًـا للظروف الاجتماعية في سياقٍ معيّن، لكنّه شمل بصورةٍ عامة الجنس اللاغّيري والجنس غيـر الإيلاجي والجنس غيـر الإيلاجي والجنس

لا يزال الفهم الغَيري الإيلاجي يهيمن على الجنس كفعل، ما يدلّ على مقاربةٍ للجنس تتمحور حول نظرةٍ ذكورية. وهذا يعني أنّ الأفعال غير الإيلاجية تُعتَبر أَلَّمَ جنسيةً وقيمةً أو حتى أقلّ "جدّيةً". وغالبًا ما يكون أثر ذلك إلغاء مجموعةٍ واسعةٍ من الممارسات والتجارب الجنسية الموجودة، بما فيها على سبيل المثال الجنس غير الإيلاجي بين النساء. كذلك، تساهم مقاربة الجنس المتمحورة حول نظرةٍ ذكورية في رفض حقيقة أنّ العضو الجنسي المركزي لدى المرأة هو البَظر (الغرض البيولوجي الوحيد منه هو المتعة) وليس المهبل. ومن الواضح أنّ هذه النظرة تنطلق من فهم للمتعة الجنسية يتمحور حول الذكور ويضع المتعة الحنسية للمرأة في خانة الأمّور الثانوية.

يُعدّ شـرط الموافقة عنصـرًا مركزيًـا في التعريـف الحديـث بالجنـس في أيّامنـا. فأيّ فعلٍ جنسي يجـري مـن دون موافقة المشاركين فيـه جميعًا يُعدّ اغتصابًـا. وبالإجمال، تمّ تعريف الاغتصاب أيضًا – باعتمـاد نظرةٍ ذكورية المحـور – بوصفه فعل إيلاج غير مرغوبٍ فيـه، ما يضع بـدوره قانونيًا اللهٰعال الجنسية غير الرضائية وغيـر الإيلاّجيـة كلّهـا في خانـة "محاولـة الاغتصـاب" وفي العـام 2014، أصـدرت الدولـة اللبنانيـة قانونًـا يتنـاول العنـف المنزلـي، وأدخلـت فيـه "الحـقّ الزوجـي بالجمـاع"، مـا يلغـي بالتالـي عمليًـا عنصـر الموافقـة كشـرط أساسـي لممارسـة الجنس فـي الـزواج، ويتجاهـل ظاهـرة "الاغتصـاب الزاوجـي" وعلـوة علـى ذلك، لا يزال قانـون العقوبات اللبناني يفـرق بين الناجيات من الاغتصـاب علـى أساس عذريتهـنّ (انظـر تعريـف غشـاء البـكارة).

In addition, the Lebanese penal code continues to differentiate between rape survivors on the bases of their virginity (see "Hymen" definition). In contrast, the reality that NGO practitioners and social workers observe is a coercion of sex as a "religious duty" inflicted on women, even when they do not consent to it.

The modern nation-state is actively involved in policing its citizens' sex practices and regulating reproduction, usually celebrating marital heterosexual relations at the expense of criminalizing non-marital and homosexual relations, or paid sex. The Lebanese law includes several articles that police women's bodies, their right to abortion, their right to consent (see analysis of rape under Lebanese law in the definition of "Hymen"), and their rights to sex/reproductive healthcare. It also criminalizes non-marital sex under article 487 and 488<sup>6</sup>, homosexual penetrative sex/homosexuality under article 534, as well as others' solicitation of sex outside of the state's "superclubs" under articles 523, 524, 526 and 528<sup>7</sup>.

<sup>6</sup> Maya Mikdashi, "A Legal Guide to Being a Lebanese Woman: part 1", Jadaliyya. 03 December 2010, available at: http://www.jadaliyya.com/pages/ index/376/a-legal-guide-to-being-alebanese-woman-(part-1) [Last accessed 14.09.2015].

Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015. Maya Mikdashi, "A Legal Guide to <sup>5</sup> Being a Lebanese Woman: part 1", المرابط: متاح عبر الرابط: مايار 103/12/2010 http://www.jadaliyya.com/pages/ index/376/a-legal-guide-to-being-a-(lebanese-woman-(part-1 [الزيارة اللخيرة في 14/09/2015]

Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015.

في المقابل، يَعتبر العاملـون في المنظّمـات غيـر الحكوميـة والأخصائيـون الاجتماعيـون أنّ هـذا الواقـع إنمـا هـو إكـراهُ علـى الجنـس بوصفـه "واجبًـا دينيًــا" يُفـرض علـى المـرأة، حتـى عندمـا لا توافـق علـى ذلـك.

تشارك الدولـة القوميـة الحديثـة بنشاطٍ في حمايـة الممارسـات الجنسية لمواطنيها وتنظيم الإنجاب، مُثنيـةً على العلاقـات الجنسية الغيريـة في إطار الرواج على حساب تجريـم العلاقـات غيـر الزوجيـة والعلاقـات الجنسية المثليـة أو الجنس المدفوع الأجر. ويتضمّن القانـون اللبناني مـواد كثيـرة تحكم جسـد المـرأة، وحقّها في الإجهاض، وحقّها في الموافقة (انظر تحليل الاغتصاب بموجب القانون اللبناني في تعريف "غشاء البكارة")، وحقّها في الرعاية الصحية الجنسية/ الإنجابية. ويجرّم القانون اللبناني كذلك ممارسـة الجنس خارج إطار الزواج بموجب المادتين 488 وممارسـة الجنس الإيلاجـي المثلـي/ المثلية الجنسية بموجب المادة 536، فضلاً عن تجريم استجلاب الناس إلى ممارسة الجنس خارج "الملاهي الليلية" المُرَخّصـة مـن الدولـة بموجب المـواد 523 و526 و526.

# Sex roles

The categorizing of sex roles in a heterosexual setting is often based on employing binary associations between men, masculinity, and activity on the one hand, and women, femininity, and passivity on the other. Thus, in a patriarchal heteronormative setting, these associations translate sexually into understanding women as only sexually receptive and passive, and men as only active and penetrative; thereby cancelling women's sexual agency and allocating power over women's bodies to men (see Hymen). In fact, the very distinction of "active" and "passive" is based on a phallocentric depiction of sex which only views penetration as an active male role (see Sex).

This divide is also central to informing gender and sex roles in queer communities. Categories such as "top", "bottom", "versatile", "butch", "femme" are not simply sex roles, but are variously categorized in academic literature as queer gender roles, erotic roles, sexual scripts, and erotic subcultures. The butch and femme roles have been an important debate topic in North American lesbian feminism. In the 1960s, "The Ladder", the first US lesbian magazine, published by the Daughters of Bilitis collective, showcased arguments against lesbian role-playing. Butch roles in particular were seen as unenlightened and old-fashioned. In a continuation of this line of thinking, in the 1970s and 1980s, lesbian feminism advocated androgynous presentations and "egalitarian" sexual relationships as anti-patriarchal tools. Widely-read essays, such as Adrien Rich's "Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence" suggested that butch/femme sex roles are inherently patriarchal, because they replicate heterosexual models and men-women power dynamics.

On the other hand, research into the history of lesbian communities and later, post-structuralist theorizing pointed out that these roles made the working-class lesbian community publicly visible, that they were a mark of sexual choice and agency, that they are not merely imitative but also performative, and that they coopt traditional notions of masculinity and femininity but subvert them by revealing how gender is socially constructed rather than innate. Anthropologist Gayle Rubin has argued that butch should be considered a lesbian gender rather than an imitation of heterosexual men while philosopher Judith Butler pointed out that lesbian role playing is both imitative and subversive of heterosexual norms. While the terms "butch" and "femme" are used in some small circles in Beirut, local terms such as "hasan sabi" (tomboy), "boyat" (from boy), or "mustarjilah" (the one who acts as a man) are more prevalent across the Middle East and denote a different gender presentation and role, but also is often used to describe lesbian

# الأدوار الجنسية

غالبًا ما يستند تصنيف أدوار الجنس في إطارٍ غَيري إلى توظيف الارتباطات الثنائية بين الرجال والذكورة والفعالية من جهة والنساء والأنوثة والانفعالية من جهة والنساء والأنوثة والانفعالية من جهة أخرى. وهكذا، تُترجم هذه الارتباطات، في إطارٍ بطريركي معياري على أساس الغيرية الجنسية، إلى فهم النساء بوصفهن مستقبلاتٍ ومنفعلاتٍ جنسيًا فحسب، فيما يُفهم الرجال بوصفهم فاعلين وإيلاجيين فحسب؛ وهذا يلغي بالتالي إدارة النساء لحياتهن الجنسية ويمنح الرجال السلطة على أجسادهن (انظر تعريف غشاء البكارة). في الواقع، إنّ التمييز نفسه بين "فاعل" و "منفعلة" يقوم على تصويرٍ للجنس يتمحور حول نظرةٍ ذكورية، ولا يرى إلا في الإيلاج دورًا ذكريًا حيويًا (انظر تعريف الجنس).

يُعدّ هـذا الانقسام مركزيًا أيضًا في تعريف الأدوار الجنسية والنوع الاجتماعي في جماعات الكوير. فالتصنيفات مّثل "توب" (المُعْتَلِي) و"بوتوم" (المُعْتَلِيّ) .. و"فُرساتيل" (المتقلّب) و"يوتش" (المسترحلة) و"فام" (الأنثوية) ليست مجرّد أدوار جنسية، بـل هـي مصنّفةٌ بطرق مختلفة فـي الأدبيات الأكاديميـة بوصفهـا أدوارً الكوب الحندرية، وأدوارًا شَيَقيةً ونصوصًا حنسية وثقافات فرعية شَيَقية. وقد شكّل دورا المسترجلة والأنثوية موضوع نقاش مهمّ في الحركة النسوية المثليـة فـي أميـركا الشـمالية. وفـي سـتينيات القـرنُ العشـرين، قدّمـت مجلـة "ذا لادر" (السلَّم)، وهي المجلة المثليَّة الأولى في الولايات المتحدة التي نشرتها جمعية دوترز أوف بيليتيس، حججًا تناهض لعبُ الأدوار المثلية السحاقيَّة. ويُنظر على وجه الخصوص إلى الأدوار المسترجلة على أنّها غير متنوّرة ومن الطراز القديم. واستمرارًا لهذا الخطِّ من التفكير، ناصرت الحركة النسوية المثلية في السبعينيات والثمانينيات العروضَ الخنثويـة والعلاقـات الجنسـية "المسـاواتية" باعتبارها أدوات لمناهضة النظام البطريركي. كما أشار عددٌ من المقالات التي ذاع انتشارها، كمقال أدريان ريتـش بعنـوان ۛ "الغَيريـة الجنسية الإلزاميـة والوجـود السحاقي"، إلى أنّ الدورين الجنسيين المسترجلة/ الأنثويـة بطريركيـةٌ بطبيعتهـا، وذلك لأنَّها تستنسخ النماذج الغَيرية وديناميات السلطة بين الرجال والنساء.

من جهةٍ أخرى، أشار البحث في تاريخ المجتمعات السحاقية، والتنظير ما بعد البنيوي في وقتٍ لاحق، إلى أنّ هذه الأدوار جعلت المجتمع السحاقي المنتمي إلى الطبقة العاملة باديًا للعيان، وأنّها بمثابة علامةٍ على الاختيار وإدارة الجسد الجنسيّين. ليست الأدوار مقلِّدة فحسب بل أدائيةً أيضًا، وصحيحٌ أنّها تتبنّى مفهومَي الذكورة والأنوثة التقليديين لكنّها تقوضهما عبر الكشف عن كيفية بناء النوع الاجتماعي بناءً اجتماعيًا لا فطريًا. وقد حاججت عالمة الأنثروبولوجيا غايل روبين في أنّه ينبغي اعتبار المسترجّلة نوعًا اجتماعيًا سحاقيًا لا تقليدًا للرجال الغيريين، في حين أشارت الفيلسوفة جوديث بتلر إلى أنّ لعب الأدوار السحاقية مُقلّدٌ ومقوّضٌ على حدٍ سواء للمعايير الغيرية. وفي حين يُستخدم مصطلحًا بوتش وفام في بعض الأوساط الضيّقة في بيروت، تُعَدّ المصطلحات المحلية كـ "حسن صبي" أو "بويات" (من كلمة بوي yod الإنكليزية) أو "مسترجلة" أكثر شيوعًا في الشرق الأوسط، وتدلّ على عرض ودورٍ جندريين مختلفين، لكنّها مصطلحاتُ غالبًا ما تُستخدم لوصف سلوكٍ أو هوية جنسية سحاقية. على سبيل المثال، دفعت حالة من الذعر سببها إفراط الفتيات في الذكورة في الإمارات العربية دفعت حالة من الذعر سببها إفراط الفتيات في الذكورة في الإمارات العربية

Sex roles

sexual behavior or identity. For example, a panic over the masculinization of girls in the United Arab Emirates in 2009 led the Ministry to release a campaign against "the fourth gender" which it understood as girls being too masculinized and too friendly with other girls in schools.

Whereas the discussions about "butch". "femme". and "mustariilat" roles are very much about gender presentation, the question of sex roles used to describe gay men much more often references very concrete sexual practices. Categories such as "bottom", "top" and "versatile" are frequently defined in terms of so-called receptive or insertive preference during anal and oral sex. It has been suggested that this essentialization stems from public health studies on gay men's sexual behavior (see MSM).

However, many research interview subjects emphasize that among gay men there is considerable fluidity in claimed roles and a great variety of sexual practices; they feel these aspects show that established labels are restrictive and that a host of practices becomes obscured by medical researchers' attention for anal penetration. Ethnographic research has also revealed that even in U.S. and European LGBT communities, the labels are used especially in hook-up situations, with an important degree of negotiation. The relevance of these labels in some European as well as Middle Eastern gay groups or communities has been nuanced or challenged, with attention paid to how such roles intersect with other identity labels including ethnicity. While terms such as "top" and "bottom" are used in Lebanon in for example online chats on dating applications such as Grindr, Manjam, or Gay Romeo, local words also exist to denote similar meanings. For example, "salib" سالب and "mujib" negative and positive) also refer to sex roles between men based on penile insertion wherein the salib is the "penetrated" or "receiver" and the muiib is the "penetrator".

Besides denoting erotic preference, "bottom", "top" and "versatile" are connected to gender performances and status. Stereotypically, "bottoms" are associated with social submission, passivity, effeminacy – associations which stem from the devaluing of the feminine and the penetrable. Within and beyond LGBT spaces, the "bottom" identity is more likely to be devalued and stigmatized. "Tops" are expected to be dominant and may be more protected from stigma. In certain cultural spaces, men who engage in exclusively penetrative anal sex are not considered to be outside the boundaries of heterosexuality (see heteronormativity). "Versatile" identities seem to have proliferated in Western gay communities as a result of critiques of rigid top-bottom roles as mimicking heterosexual power dynamics; increasingly,

المتحدة في العام 2009 بالوزارة إلى إطلاق حملةٍ ضدّ "النوع الاجتماعي الرابع" الذي فهمته على أنَّه يتألَّف من الفتيات المُفرطات في الذكورة اللواتي يتُصرّفن بغاية الودية مع الفتيات الأخريات في المدارس.

وفي حين أنّ المناقشات حول أدوار "بوتش" و"فام" و"المسترجلة" تتمحور إلى حدٍّ كبير حول العرض الحندري، كانت مسألة الأدوار الحنسية المُستخدمة لوصف الرجال المثلييين تحيل أغلب الأحيان إلى ممارسات جنسية ملموسة للغاية. فغالبًا ما يُحدَّد بعض التصنيفات كـ "بوتوم" و"توب" و"فيرساتيل" وفقًا لما يُسمّى التفضيل التقتّلي أو الابلاحي أثناء ممارسة الحنس الشرحي أو الفموي. وقد أشير إلى أنّ صياغة التعبير بأساسياته تنبع من دراسات حول الصحة ـ العامـة تناولـت موضـوع السـلوك الجنسـى لـدى الرجـال المثلييـن (انظـر تعريـف الرجال الذين يمارسون الجنس مع الرجال)ُ. على الرغم من ذلك، يؤكِّد كثيرون ممِّن أحِروا مقابلات لغرض الأبحاث وجود مرونةٍ كبيرة في الأدوار المُعتَمَدة لدى الرجال المثلبين ومجموعة كبيرة ومتنوّعة من الممارسات الجنسية. وهم يشعرون بـأنّ هـذه الجوانـب تظهر أنّ التسـميات القائمـة تقييديـة، وأنّ مجموعـةً من الممارسات تمسى محجوبةً بفعل إيلاء الباحثين في مجال الطب اهتمامهم للإيلاج الشرجي.

وكشفت الأبحاث الإثنوغرافية أيضًا أنَّه حتى في جماعات المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمُتحوّلات جنسيًا في الولايات وتتَّسـم بدرجـة كبيـرة مـن التفـاوض. وقـد تـمّ الطعـن فـي وثاقـة صلـة هـذه التسميات بموضوعها في بعض جماعات أو مجموعات المثليين في أوروبا وفي الشرق الأوسط، وتمّ أيضًا تحديد الفوارق البسيطة بين تسميةٍ وأخرّى، مع إيلاءً اهتمام بكيفية تقاطع هذه الأدوار مع تسمياتٍ هوياتيةٍ أخرى، بما فيها العرق. وفى حيِّن تُستخدم مصطلحات كـ "توب" و"بوتوم" في لبنان في الدردشات عبر الإنترنت على تطبيقات التعارف كغريندر أو منجم أو غَاى روميو، توجد أيضًا عباراتٌ محليـةٌ للدلالـة علـي معـان مماثلـة. علـي سـبيل المثـال، يشـير مُصطلحـا "سالب" و"موجب" إلى الأدوار الجنسية بين الرجال بناءً على إدخال القضيب، إذ يكون السالب هـو "المولـوج" أو "المُستَقبل" ويكـون الموجب هـو "الوالـج".

وبالإضافة إلى الدلالة على التفضيل الشَّبَقي، ترتبط مصطلحات "بوتـوم" و"توب" و"فيرساتيل" بالأداءات الجندرية والوضّع الجندري. وبكلام مبسّط جدًا، يرتبط مؤدّو دور "بوتوم" بالخضوع اللجتماعي والانفعاليّة والتخنّتُ، وهي ارتباطاتٌ تنبع من تقليل قيمة الأنثوي والقابل للَّإيلاج. ومن الأرجح أن تُقلَّلُ قيمةُ الهوية "بوتوم" وتوصَم بالعار داخل وخارج فضاءات المثليين والمثليات وثنائيي وثنائيات الميل الجنسي والمتحوّلين والمتحوّلات جنسيًا. أمّا مؤدّو دور "تـوب"، فمـن المتوقّع منهـم أن يكونـوا مهيمنيـن، ويمكـن أن يتمتّعـوا بحمايـة أكبر من وصمـة العار. وفي بعـض الفضاءات الثقافيـة، لا يُعتَبر الرجـال الذيـن يمارسون الجنس الشرجي الإيلاجي حصرًا خارج حدود الغَيريـة الجنسـية (انظـر

versatility is seen as the progressive identity and a mark of capacity for equalitarian relationships. Lastly, "versatile top" or "power bottom" are also examples of recent modifications of these sex roles, which, at the same time, challenge the rigid active-passive binary.

تعريـف المعياريـة علـي أسـاس الغيريـة الجنسـية). ويبـدو أنّ هويـات "فيرسـاتيل" قد انتشرت في جماعات المثليين الغربية نتيجةً للانتقادات الموجّهة لـدورَى "توب" و"بوتوم" الجامدين بسبب محاكاتهما ديناميات السلطة في علاقةٍ " غَيرية. ويُعتَبَر الدور التَقَلُّبُ على نحو متزايد الهوية التقدّمية وعلامةً تشير إلى القدرة على الانخراط في عُلاقات مسَّاواتية. أُخْيِرًا، يُعتَبِر دورا "فيرساتيل توبُّ أو "باُور بوتوم" أيضًا مثلين عن التعديلات الأخيرة التي طرأت على هذه الأدوار الجنسية وهي تعديلاتُ تطعن في الوقت عينه بالثنائية الجامدة القائمة بين فعّال ومنفعـلّ.

Sexuality today can be considered as a broad umbrella term that encompasses sexual identities, sexual acts, feelings, desires, and bodily expressions and performances. Sexuality continues to be understood by some as an innate and natural expression of desire, which is an argument that dates back to the late nineteenth century in Europe, during which time sexologists began to explore physical and biological basis for sex<sup>1</sup>. European and North American sexology operated with a set of assumptions, namely that natural sexuality was heterosexual and that that the purpose of the sexual desire and drive was reproductive. This specific scientific view is what led to the marking of certain sexualities, behaviors and acts (namely same-sex ones) as unnatural or simply other. During the same period, several sexologists including German Magnus Hirschfeld and British Havelock Ellis among others offered a challenging voice and argued that homosexuality was natural and should not be criminalized<sup>2</sup>.

Psychologists also significantly shaped the understanding of sexuality. Most notably, Austrians Kraftt-Ebing and Sigmund Freud explored sexuality as a central psychological affair that determines one's personal development. Freud in particular held the view that "sex is at the core of the self", and subsequently theorized the field of psychoanalysis in which he proposed that people undergo several stages of sexual-psychological development. According to academic Steven Seideman, although Freud's work built on previous sexology, he viewed sex not only as procreative, but rather as a pleasurable drive that can be expressed or oppressed, which in turn shapes the individual's psychological development. Freud's works were translated into Arabic in the 1950s and subsequently gave birth to the term "jinsiyah" which carries the dual meaning of sexuality/sexual and nationality as well as the word "mithliyah" (sameness, denotes homosexual orientation).

These two views – the sexological and psychological – fall under the understanding of sexuality as an innate biological drive. A second view sees sexuality as a socially constructed set of feelings, behaviors, and acts which are shaped by one's socioeconomic conditions (class), racialized marking, and gender identity. Perhaps most influential in the deconstructive strain of thinking has been Michel Foucault who in 1976 wrote a philosophical history of European sexuality and theorized questions of power and discipline of bodies in society<sup>5</sup>. He historicized how modern Europe came to understand sexuality as a "sexual" affair in itself, and how it became central to a state's and a society's disciplining of their citizens<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> Steven Seidman, The Social Construction of Sexuality, New York and London, W.W. Norton and Company, 2010.

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>3</sup> **Ibid**, p. 7.

Ibid, p. 8-12

<sup>5</sup> **Joseph Massad**, *Desiring Arabs*, Chicago, The University of Chicago Press, 2007, p. 172.

<sup>6</sup> Michel Foucault, The History of Sexuality Volume 1: An Introduction London, Allen Lane, 1979 [1976].

7 Ibid

Steven Seidman, The Social <sup>1</sup> Construction of Sexuality, New York and London, W.W. Norton and Company, 2010

المرجع نفسه.

المرجع نفسه، ص. 7.

المرجع نفسه، ص. 8-12.

Joseph Massad, Desiring Arabs, <sup>5</sup> Chicago, The University of Chicago Press, 2007, p. 172

Michel Foucault, The History of <sup>6</sup> Sexuality Volume 1: An Introduction, London, Allen Lane, 1979 [1976].

المرجع نفسه.

يمكن اعتبار الجنسانية اليوم مصطلحًا جامعًا وواسعًا يشمل الهويات والأفعال الجنسية، والمشاعر، والرغبات، والتعبيرات والأداءات الجسدية. لا يزال البعض يفهم الجنسانية على أنها تعبيرٌ فطريٌ وطبيعي عن الرغبة، وهذه حجةٌ تعود إلى أواخر القرن التاسع عشر في أوروبا، حين بدأ علماء الجنس باكتشاف الأساس البدني والبيولوجي لممارسة الجنسأ. وعَمِل علمُ الجنس الأوروبي والأميركي الشمالي مع مجموعة من الافتراضات، ومن جملتها أنّ الجنسانية الطبيعية غيرية، وأنّ الغرض من الرغبة والدافع الجنسيين هو الإنجاب وهذا الرأي العلمي المحدّد هو ما أدّى إلى وسم بعض الجنسانيات والسلوكيات والأفعال (أي المثلية منها) بغير الطبيعية أو المختلفة ببساطة. وفي الفترة عينها، عرض علماء جنسٍ كثيرون، من جملتهم الألماني ماغنوس هيرشفيلد والبريطاني هافلوك إليس، رأيًا مغايرًا وحاجحوا بأنّ المثلية الجنسية طبيعية وينبغي عدم تحريمها.

كما ساهم علماء النفس إلى حدٍ كبير في تشكيل فهم الجنسانية، وأبرزهم النمساويان كرافت-إبينغ وسيغموند فرويد اللذين استكشفا الجنسانية بوصفها مسألةً نفسيةً مركزية تحدّد نموّ المرء الشخصي. واعتقد فرويد على وجه الخصوص بأنّ "الجنس هـو في صميـم الـذات"، ونظّر بالتالي حقـل التحليـل النفسي، حيث اعتبر أنّ الناس يمرّون بمراحل عدةٍ من النموّ الجنسي النفسي ألفسي، حيث اعتبر أنّ الناس يمرّون بمراحل عدةٍ من النموّ الجنسي النفسي ألى يمقول الأكاديمي ستيفن سايدمان، أنّ فرويد، على الرغم من أنّه استند في عمله إلى علم الجنس السابق لـه، لـم ينظر إلى الجنس بوصفه إنجابيًا فحسب، بـل بوصفه أيضًا دافعًا ممتعًا يمكن إمّا التعبير عنه أو قمعه، ما يشكّل بـدوره شكل النموّ النفسي لـدى الفرد أ. تُرجمت أعمال فرويد إلـى العربيـة في خمسينيات القرن العشرين، فبرز بالتالي مصطلح "جنسية" الذي يحمل معنّى مزدوجًا مؤلّفًا من جنسانية/ جنسـي وجنسـية (أي حمـل المـرء لجنسـية بلـدٍ معيـن)، فضـلاً عـن كلمـة "مثلية" (التـى تـدلّ علـى التوجّه الجنسـي المثلـي) أ.

تندرج هاتان النظرتان - المنبثقتان عن علم الجنس وعلم النفس - في خانة فهـم الجنسانية بوصفها دافعًا بيولوجيًا فطريًا. وتعتَبر نظرةٌ ثانية الجنسانية مجموعةً من المشاعر والسلوكيات والأفعال المبنية اجتماعيًا، تتشكّل بفعل شروط الفرد الاجتماعية والاقتصادية (الطبقة) والوسم المتصل بالعرق والهوية الجندرية. ولعلّ أكثر العلماء تأثيرًا في سلسلة التفكير التفكيكية هـو ميشيل فوكو الذي كتب في العام 1976 تاريخًا فلسفيًا عن الجنسانية الأوروبية ونظّر في مسائل قوة الأجساد وانضباطها في المجتمع ً. لقد أسبغ بعدًا تاريخيًا على كيفية وصول أوروبا الحديثة إلى فهم الجنسانية باعتبارها شأنًا "جنسيًا" بحدّ ذاته، وكيف أصبحت مركزيةً في ضبط المجتمع والدولة للمواطنين ً.

في هذا السياق، من المهمّ أن نذكر أنّ تكريس الجنسانية وفصلهـا باعتبارهـا مجالاً خاصًا في الدراسـات قائمٌ بالتالي على التطوّرات الاقتصادية والاجتماعية التاريخيـة في السياقين الأوروبـي والأميركـي الشـمالي. وقـد انتُقِـد فوكـو لعـدم درسـه بشـكلٍ صحيـح الروابـط المتداخلـة بيـن بـروز "الجنسانية" كحقـلٍ بحـدّ ذاتـه من جهة والمساعى الإمبريالية والاستعمارية الأوروبية<sup>8</sup>.

Sexuality

In this vein, it is important to mention that the very establishment and separation of sexuality as a field of studies is thus based upon historical socioeconomic developments in the European and North American contexts. Foucault has been critiqued for not properly examining the overlapping links between the emergence of "sexuality" as a field and European colonial and imperial endeavors. Today, sexuality and attitudes around it have become a main area through which to build a civilizational difference between a "progressive" Europe and North America, and a "backward" Middle East (see LGBTQ).

Studies of sexuality in the Middle Eastern context predominantly include efforts to historicize sex and desire, and the academic debate has been influenced by a similar split between essentialism and constructionism. Essentialist theorizing includes writers such as Stephen Murray and Will Roscoe, who understand same-sex desire and acts as trans-historical 10. Others, such as Khaled El-Rouayheb, explored male same-sex desire and sexual acts in the period between 1500-1800 in the Ottoman Arab-Islamic world, and argued that male same-sex desire was organized very differently from how we understand it today: desire did not operate as a basis for identity 11. Rather, same-sex desire was organized around binaries between sex for love and sex for lust, active and receptive sex roles, and sexual acts as permitted or outlawed by religion 12. Thus, although figures such as "Luti" and "Ma'bun" [عَالِي وَالْمَا لِعَالَي الْمَا لِعَالَي الْمَا لِعَالَي الْمَا الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَي الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لِعَالَيْكُ الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لِعَالَيْكُ الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لَعَالْمُعَالِي الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لَعَالْكُ الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لَعَالْكُ الْمَا لَعَالَيْكُ الْمَا لِعَالَيْكُ الْمَالْكُ الْمَا لَع

In 2007, Jospeh Massad proposed an extensive history of Arab sexuality in which he examined the effects of colonization on Arab intellectual thinking and traced the process through which Arab intellectuals adopted European Orientalist concepts<sup>13</sup>. Importantly, his work delved into the writings of Arab historians and intellectuals on themes of sex and sexuality, thereby creating a basis and notably, how the Arab Nahda included a re-writing of past sexual acts, attitudes, and figures. In the same year, Samar Habib published a study on women's same-sex desire and narratives of sexuality in Arabic poetry and literature from different historical periods 14. Habib argued for taking academic essentialism seriously and studying "sameness" rather than only "difference" in the history of (homo)sexuality. Finally, the most recent published work on "queer" sexuality comes from an anthropological intervention by Sofian Merabet who theorizes queer men's same-sex desires in the city of Beirut<sup>15</sup>. Studies of same-sex sexuality and desire continue to multiply 16, including works on Iran and Maghreb, and a special attention to sexual-rights debates. However, most studies remain within the literary and historical fields with minimal anthropological interventions. In Lebanon, leftist collectives during the 1990s and 2000s saw the emergence of sexuality as a political issue, which produced a vivid debate within these circles. In fact, these leftist mobilizations led to the creation<sup>17</sup>, at a later stage, of Helem, an organisation to protect LGBT rights<sup>18</sup>.

- Ann Laura Stoler, Race and the Education of Desire: Foucault's History of Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham, Duke University Press, 1995.
- <sup>9</sup> Kathryn Babayan and Asfaneh Najmabadi A. (eds.), Islamicate Sexualities: Translations Across Temporal Geographies of Desire, Cambridge, Mass, Center for Middle Eastern Studies of Harvard University, 2009
- Stephen Murray and Will Roscoe (eds.), Islamic Homosexualities: Culture, History, and Literature. New York, New York University Press, 1997.
- <sup>11</sup> Khaled El-Rouayheb, Before Homosexuality in the Arab-Islamic World: 1500-1800, Chicago, University of Chicago Press, 2005.
- 12 Ihid n 15
- 13 Joseph Massad, op. cit.
- Samar Habib, Female Homosexuality in the Middle East: Histories and Representations, New York, Routledge, 2007.
- Sofian Merabet, Queer Beirut, Austin, Texas, University of Texas Press, 2014.
- <sup>18</sup> Kathryn Babayan and Asfaneh Najmabadi (eds.), Islamicate sexualities: translations across temporal geographies of desire, Cambridge, Mass, Center for Middle Eastern Studies of Harvard University, 2008
- <sup>17</sup> **Ghassan Makarem**, "The Story of Helem", *Journal of Middle East Women's Studies*, Vol. 7, No. 3, 2011, pp. 98-112.
- <sup>10</sup> On this cycle of mobilization; Marie-Noëlle Abi'yaghi, Zaltermondialisme au Liban: un militantisme de passage. Logiques d'engagement et reconfiguration de l'espace militant (de gauche) au Liban, PhD thesis, Université Paris I Panthéon-Sorbonne, 2013.

Ann Laura Stoler, Race and the <sup>®</sup> Education of Desire: Foucault's History of Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham, Duke University Press, 1995

Kathryn Babayan and Asfaneh <sup>9</sup> Najmabadi A. (eds.), Islamicate Sexualities: Translations Across Temporal Geographies of Desire, Cambridge, Mass, Center for Middle Eastern Studies of Harvard University,

- Stephen Murray and Will Roscoe <sup>10</sup>
  (eds.), Islamic Homosexualities:
  Culture, History, and Literature. New
  York, New York University Press, 1997
- Khaled El-Rouayheb, Before 11 Homosexuality in the Arab-Islamic World: 1500-1800, Chicago, University of Chicago Press, 2005.

#### <sup>11</sup> المرجع نفسه.

- Joseph Massad <sup>13</sup>، المرجع نفسه.
- Samar Habib, Female Homosexuality
  in the Middle East: Histories and
  Representations, New York, Routledge,
  2007.
- Sofian Merabet, Queer Beirut, Austin, 15 Texas, University of Texas Press, 2014.
- Kathryn Babayan and Asfaneh <sup>15</sup> Najmabadi (eds.), Islamicate sexualities: translations across temporal geographies of desire, Cambridge, Mass, Center for Middle Eastern Studies of Harvard University, 2008
- Ghassan Makarem, "The Story <sup>17</sup> of Helem", *Journal of Middle East* Women's Studies, Vol. 7, No. 3, 2011, pp. 98-112.
- الحول حلقة التحرك هذه، راجع:
  Marie-Noëlle Abi'Naghi,
  L'altermondialisme au Liban: un
  militantisme de passage. Logiques
  d'engagement et reconfiguration
  de l'espace militant (de gauche) au
  Liban, PhD thesis, Université Paris I
  Panthéon-Sorbonne, 2013.

أمّـا اليـوم، فقـد باتـت الجنسـانية والمواقـف منهـا مجـالاً رئيسًـا يتبلّـر مـن خلاــه فارقٌ حضـاري بيـن "تقدميـة" أوروبـا وأميـركا الشـمالية و"رجعيـة" الشـرق الأوسـط<sup>و</sup> (انظـر تعريـف المثلييـن والمثليــات وثنائيــي وثنائيــات الميــل الجنســي والمتحوّليــن والمتحوّليــن والمتحوّليــن

تشمل دراسات الجنسانية في سياق الشرق الأوسط بالدرجة الأولى الجهود المبذولة لإسباغ بعدٍ تاريخي على الجنس والرغبة، وقد تأثّر النقاش الأكاديمي بانقسام مماثلٍ بين النظريتين الجوهرانية والبنائية. ويضمّ التنظير الجوهراني كنّابًا أمثّال ستيفن موراي وويل روسكو اللذين يعتبران الرغبة والأفعال المثلية عابرةً للتاريخ 100 في حين استكشف كنّابٌ آخرون مثل خالد الرويهب الرغبة المثلية الذكرية والأفعال الجنسية في الفترة ما بين 1500 و1800 في العالم العربي الإسلامي العثماني. وقد حاجج الرويهب بأنّ الرغبة المثلية الذكرية مُنَظَمةٌ بطريقة مختلفة للغاية عن كيفية فهمنا لها اليوم، فالرغبة لم تكن تعمل كأساسٍ للهوية المدلّ من ذلك، كانت الرغبة المثلية مُلنطقاً حول ثنائيات بين الجنس من أجل الحبّ والجنس من أجل إلاستقبالية، والأخمال الجنسية الفاعلة وتلك الاستقبالية، والأفعال الجنسية المسموح بها أو تلك التي يحظرها الدين 12 بالتالي، على الرغم من أنّ شخصياتٍ كـ "اللوطي" أو "المأبون" كانت موجودةً في تلك الحقبة، إلاّ ألها لم تشِر إلى الهويات التي تستند إلى "المثلية الجنسية"، بل بالأحرى إلى الأحرسة.

في العام 2007، قدّم جوزيف مسعد تاريخًا مُسهَبًا عن الجنسانية العربية درس فيه آثار الاستعمار على تفكير المثقّف العربي، وتتبّع العملية التي تبنّى من خلالها المثقّفون العرب المفاهيم الاستشراقية الأوروبية ألى والمهـم لـدى مسعد هـو انكبابه في عمله على كتابات المؤرخين والمثقفين العرب بشأن موضوعي الجنس والجنسانية، مشيّدًا بذلك الأساس اللازم لمعرفة كيف تضمّنت النهضة العربية إعادة كتابة للأفعال والمواقف والشخصيات الجنسية الماضية. وفي العام نفسه، نشـرت سـمر حبيـب دراسـةً عـن رغبـة النسـاء المثليـة وسـرديّات الجنسانية في الشعر والأدب العربيين من حقباتٍ تاريخيةٍ مختلفة ألى وحاججت حبيب بضرورة أخذ النظرية الجوهرانية الأكاديمية على محمل الجدّ ودراسة "التماثل" عوض دراسة "الدختلاف" فحسب في تاريخ (المثليـة) الجنسية. أخيرًا، يُنسب العمل المنشور الأخير حول الجنسانية "الكوير" إلى تدخلٍ أشروبولوجي قدّمه سفيان مرابط الذي نظّر في الرغبات المثليـة لـدى الرجال الكوير في بيروت ألـ

ولا تـزال الدراسـات حـول الجنسـانية المثليـة والرغبـة المثليـة إلـى ازديـاد 16، بمـا فيهـا أعمـال طالـت إيـران والمغـرب العربـي، فضـلاً عـن اهتمـام خـاصِّ حظيـت بـه النقاشـات بشـأن الحقـوق الجنسـية. وعلـى الرغـم مـن ذلـك، لا يـزال معظـم الدراسـات محصـورًا فـي المجـالات الأدبيـة والتاريخيـة، ولا تواكبهـا التدخـلات الأنثروبولوجيـة إلاّ بالحـدّ الأدنـي. فـي لبنـان، اعتبـرت التجمّعـات اليسـارية فـي تسـعينيات القـرن الماضـي والعقـد الأول مـن القـرن الواحـد والعشـرين أنّ بـروز الجنسـانية قضيـةُ سياسـية، مـا أدّى إلـى نقـاشٍ محتـدم داخـل هـذه الأوسـاط. والواقـع أنّ هـذه التعبئـات اليسـارية أدّت إلـى تأسـيس<sup>17</sup> جمعيـة 'حلـم' فـي مرحلـةٍ للـحقـة، وهـي منظمـةُ تُعنـى بحمايـة حقـوق المثلييـن والمثليـات وثنائيـي وثنائيـات الميـل الجنسـى والمتحوّليـن والمتحوّلات جنسـيًـاً8.

العمل في الجنس

109

# Sex work

"Sex work" refers to the act of selling sex. As a term. "sex work" was coined by activist Carol Leigh in 1978 and subsequently popularized in the United States through multiple campaigns led by sex workers who demanded protection, decriminalization, end to their stigmatization, and equal rights<sup>1</sup>. Thus, the use of the term "sex work" can be regarded as a statement in support of sex workers' rights and to an end to their criminalization and discrimination<sup>2</sup>. Sex work includes all acts of selling sex: prostitution, porn. stripping, internet and phone sex, etc. The term "prostitution" continues to be used by some, but is associated with several negative connotations and a history of stigmatization. Prostitution has been linked with dire economic conditions, poverty, war, and with trafficking in women who are then forced into the sex industry against their will. Recent policies have attempted to separate the crime of trafficking from consensual sex work.

Contemporary debates on sex work as well as policies towards it have been split along at least three different lines, including abolitionism, legalization. and decriminalization<sup>3</sup>. The abolitionist stance argues that the sale of sex to men should be eliminated primarily because its existence is only possible due to unequal patriarchal gender relations which facilitate men's access to women's bodies, who are frequently socially disadvantaged (see Patriarchy and Feminism). Radical feminism has traditionally supported the abolitionist stance arguing that overall discrimination against women is only further perpetuated through the sex industry, but often failed to see the class dimensions of sex work (see Intersectionality).

Legalizing and decriminalizing sex work are two different approaches to regulating the sex industry. Legalizing means creating laws that regulate the buying and the selling of sex, with for example forced health checkups for sex workers and specified places of work. Decriminalization refers to cancelling all laws that criminalize buyers and sellers of sex work (but does not equate to cancelling of laws against trafficking) thereby easing sex workers' ability to report crimes against them and access adequate health care services. Various states have experimented with the above approaches to different degrees of success and criticism. For example, the "Swedish model" includes punishing the buying of sex but does not criminalize selling it. While this approach aims to facilitate sex workers' access to rights, health care, and protection, it still drives a part of sex work underground.

In Lebanon, legal sex work is regulated only through the so-called super nightclubs, which are allowed to hire foreign workers under the "artist" visa. However, women who are hired in these clubs are sometimes trafficked and

1 Glossary, "Sex Work Activists Allies and you", SWAAY, [no date], available at: http://www.swaay.org/glossarv.html [Last accessed 31.10.2015].

<sup>2</sup> Gerald Hunt, Line Chamberland. "Review: Is Sex Work? Re-Assessing Feminist Dehates about Sey Work and Money", Labour, Vol.58, 2006, pp

lbid.

4 Jacqueline Comte "Decriminalization of Sex Work: feminist discourses in light of research. Sexuality and Culture, Vol.18, 2014, pp 196-217.

swaay.org/glossary.html [الزيارةُ اللَّخيرةَ في 31/10/2015]

Gerald Hunt, Line Chamberland, "Review: Is Sex Work? Re-Assessing Feminist Debates about Sex. Work. and Money", Labour, Vol.58, 2006, pp.

#### المرجع نفسه.

Jacqueline Comte, "Decriminalization of Sex Work: feminist discourses in light of research, Sexualitu and Culture, Vol.18, 2014, pp 196-217.

Camilla, "Inside the sex work ! industry in Lebanon", Bekhsoos, 08/09/2011، متاح عبر الرابط: .http://www bekhsoos.com/2011/09/inside-the-sex-/work-industry-in-lebanon [الزيارة الأخيرة في 31/10/2015]

Glossary, "Sex Work Activists Allies and you", SWAAY ، [تاريخ النشر غير مذكور]، متاح عبر الرابط: http://www.

يشير "العمل في الجنس" إلى فعل بيع الجنس، وقد نحتت الناشطة كارول لي هذا المصطلح في العام 1978 وشاع بعد ذلك في الولايات المتحدة من خلالٌ حملات عدة بقيادة العاملات في الجنس اللواتي طالبن بالحماية وعدم تجريمهنّ ووضع حدٍّ لوصمهنّ بالعار وضمّان المساواة في الحقوق أ. وهكذا، يمكن اعتبار استخدام المصطلح "العمل في الجنس" إفادةً لدعم حقوق العاملات في الجنس وإنهاء تجريمهنّ والتفرقة بحقّهنّ 2. ويشمل العمل في الجنس أفعال بيع الجنس جميعها، أي الدعارة والبياحية والتعرّي والجنس عبر الهاتف والإنترنت وغيرها من الأفعال. ولا يزال البعض يستخدم مصطلح "الدعارة"، لكنَّه يرتبط بدلالات سلبية عدّة وتاريخ من الوصم بالعار. وتجدر الإشارة إلى أنّه تمّ ربط الدعارة بالأوضاع الاقتصاديةً المزرية والفقر والحرب والإتجار بالنساء اللواتي يجبرن عندئذ على العمل في صناعة الجنس رغمًا عنهنّ. وقد حاولت السياسات الأخيرة أن تفصل بين جريمةً الإتجار والعمل في الجنس رضائيًا.

انقسمت المناقشات المعاصرة حول العمل في الجنس والسياسات حياله وفقًا

لثلاثة خطوط مختلفة على الأقلّ، وهي الالغائبة والتشريع والغاء التحريمُ. يحاجِج الموقَّف الإلغائي بأنَّه ينبغِّي إنهاَّء بيع الجنس للرجال، لأنَّه بالأساسُ ليس قائمًا إلاّ بسبب العُلاقات الجندرية البطريركية غير المتساوية التي تسهّل تمتّع الرجال بأجساد النساء اللواتي كثيرًا ما يعانين الحرمان الاجتماعي (راجع تعريف البطريركيـة والنسـوية). وقد ناصـرت النسـوية الراديكاليـة تاريخيًا الموقـف المنادي بإلغاء العمل في الجنس، بحجة أنّ صناعة الجنس تديم التفرقة الشاملة بحقّ المرأة ، غير أنّها أخْفقت في كثير من الأحيان في معرفة الأبعاد الطبقية للعمل في الجنس (راجع تعريف التقاطُّعية).

ويُعدّ تشريع العمـل فـي الجنـس وإلغـاء تجريمـه 4 مقاربتيـن مختلفتيـن لتنظيـم صناعـة الجنس. فالتشريع يعنـي سـنّ القوانيـن التـي تنظّـم بيـع الجنـس وشـراءه، كفرض الفحوصات الطبيـة علَّى العامـلات في ألجنس مثـلًا وتحديـد أماكـن العمل. أمّا عدم التجريم، فيشير إلى إلغاء جميع القوانين التي تجرّم البائعات والمشترين في مجال العمل في الجنس (لكنَّه لا يعني إلغاء القوانين المتعلقة بمكافحة الإتجار)، ما يسهِّل بالتَّالِي إمكانية أن تبلُّغ الْعاملات في الجنس عن الجرائم بحقّهنّ وأن يستفدن من خُدمات الرعاية الصحية الملائمةُ. وقد جرّبت دول مختلفة المقاربتين المذكورتين أعلاه بدرجات متفاوتة من النجاح والنقد. فعلى سبيل المثال، يتضمّن "النموذج السويدي" معاقبة شراء الجنس لكنّه لا يجرّم بيعه. وفي حين تهدف هذه المقارنة إلى تسهيل حصول العاملات في الجنس على حقوقهنّ والرعاية الصحية والحماية، إللَّ أنَّه لا يـزال يدفع بجزء من العمل في الجنس نحو السرّبة.

وفي لبنـان، يُنَظُّم العمـل في الجنـس قانونيًا مـن خـلال مـا يُسـمّى بالنـوادي .. الليلية السوبر التي يُسمح لها بتوظيف العاملات الأجنبيات من خلال منحهنّ تأشيرة دخول للـ"فنَّانات". لكن، يجرى في بعض الأحيان الإتجار بالنساء اللواتي يتمّ توظيفهن في هذه النوادي، ويُرغَمن على العمل في هذه الصناعة وتُسحب جوازات سفرهنّ مُنهنّ عادةً عندما يدخلن البلد<sup>5</sup>. ويتمّ تُجريم العمل في الجنس forced into the industry, and usually their passports are taken away from them upon their entry to the country<sup>5</sup>. Sex work outside of these clubs is criminalized through a number of articles in the Penal Code which not only target sex workers themselves but also those who facilitate sex work or administer it<sup>6</sup>. The issue continues to be debated publicly mainly through initiatives, research<sup>7</sup>, and a campaign by the local NGO Kafa targeting primarily male sex buyers and the patriarchal attitudes that enable violence against women through the form of forced sex work<sup>8</sup>. The campaign overall favors abolitionism and has been critiqued for not taking into account the different ways in which sex work is organized in Beirut outside of the super nightclubs, and how criminalization affects certain groups of sex workers including transwomen<sup>9</sup> and gay and queer men.

- <sup>5</sup> Camilla, "Inside the sex work industry in Lebanon", *Bekhsoos*, 08 September 2011, available at: http://www.bekhsoos.com/2011/09/ inside-the-sex-work-industry-inlebanon/ [Last accessed 31.10.2015].
- <sup>6</sup> Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015.
- Exploring the demand for prostitution: What Male Buyers Say About Their Motives, Practices, and Perceptions, KAFA (enough) Violence & Exploitation, 2014.
- " "al-Hawa Ma-Byinshara" [You Can't Buy Love], KAFA: Enough Violence and Exploitation, [No date], available at: http://www.kafa.org.lb/kafa-news/80/ الهوى-ما-بينشرى [Last accessed 30.10.2015]
- 9 Saleh and Oubaia. Ibid.

Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia, <sup>5</sup>
"Transwomen's Navigation of Arrest and Detention In Beirut: A Case Study", Civil Society Review, Lebanon Support, Issue 1, 2015.

Exploring the demand for <sup>7</sup> prostitution: What Male Buyers Say About Their Motives, Practices, and Perceptions, KAFA (enough) Violence & Exploitation, 2014.

<sup>8</sup> الهوى ما بينشرى، كفى: كفى عنف واستغلال، [تاريخ النشر غير مذكورا، http://www.kafa.org.lb/kafa-news/80 الهوى-ما-بينشرى، [الزيارة اللخيرة في [31/10/2015]

° Saleh and Qubaia، المرجع نفسه.

خارج هذه النوادي من خلال عددٍ من المواد في قانون العقوبات، وهي موادٌ لا تستهدف العاملات في الجنس فحسب، بل أيضًا أولئك الذين يسهّلون هذا العمل أو يديرونه ألله المبادرات هذه المسألة موضوع نقاشٍ علني، وذلك بشكل رئيسٍ من خلال المبادرات والبحوث وحملةٍ تستهدف فيها منظمة 'كفئ' غير الحكومية المحلية في المقام الأول مشتري الجنس من الذكور والمواقف البطريركية التي تسمح بممارسة العنف ضد المرأة عن طريق العمل القسري في الجنس أ. تؤيّد الحملة عمومًا الحلّ الإلغائي وقد تعرّضت للانتقاد لأنها لم تأخذ بالحسبان الطرق المختلفة التي يتمّ من خلالها تنظيم العمل في الجنس في بيروت خارج النوادي الليلية السوبر، وكيفية تأثير التجريم في بعض فئات العاملين والعاملات في الجنس، كالمتحولات جنسيًا والوجال المثليين والكوير.

# **Social Justice**

"Social justice" is frequently invoked as a goal by most progressive social movements, but its concrete definition varies with the specificity of the context. Broadly, social justice can be understood as "a commitment to welfare grounded in respect for the dignity of persons and the common good. (...) [It] includes a broad commitment to alleviating poverty, improving the quality of life, labor and health care, and diminishing violence". The emphasis on welfare has also led to using the term "economic justice" instead, while the focus on alleviating violence has paved the way to including the issue of gender equality in demands for social justice.

Historically, political demands framed as "social justice" claims appeared during the modern period as a reaction to the excesses of industrialization especially in urban areas across Europe. In the 19th century, "social justice" became a trope in socialist labor discourse, and its strongest association continues to be with socialist and social-democratic politics. The term is frequently discussed with reference to a set of social rights that were inscribed in UN Covenants since the end of the Second World War and during the Cold War. Specifically, the 1948 Universal Declaration of Human Rights includes several articles on welfare rights such as: the right to social security (art. 22), equal pay for equal work, the right to join trade unions (art. 23), the right to rest, leisure, and to paid holidays (art. 24), the right to an adequate standard of living, special protection for motherhood and childhood (art. 25), and compulsory free-of-charge elementary education (art. 26). In the immediate post Second World War period, social development was in fact the main aim of UN institutions, and UN bodies dealing specifically with individual human rights had a more marginal status than they do today.

Importantly, clashing Cold War governments in the 1960s enacted a separation between individual human rights on the one hand and social rights on the other. By that decade, "social rights" and the right to social development had come to be seen as the political platform of the Soviet Union and aligned "Third World" countries as well as "non-aligned" Arab states such as Syria and Egypt, with representatives of liberal democracies arguing for guaranteeing individual rights and freedom from government interference on the other. Further, some states have used the term as a way for redressing inequalities among nations and outlining the need for a global redistribution of wealth. Whereas human rights customarily take the individual as their scale, social rights are aimed at reorganizing inequality at the level of societies, which is a crucial difference that has led US-dominated international institutions to regard the concept of social rights with suspicion. Since the 1990s, preoccupation with social justice has been

# العدالة الاحتماعية

كثيرًا ما تذكر معظم الحركات الاجتماعية التقدمية "العدالة الاجتماعية" بوصفها هدفًا، غير أنّ تعريفها الملموس يختلف تبعًا لخصوصية السياق. بصورة عامة، يمكن فهم العدالة الاجتماعية على أنّها "التزامٌ بالرفاه يرتكز على احترام كرامة الأشخاص والصالح العام. (...) [إنّها] تتضمّن التزامًا على نطاقٍ واسع بتخفيف حدة الفقر، وتحسين نوعية الحياة والعمل والرعاية الصحية، والحدّ من العنف". وقد أدّى التركيز على الرفاه أيضًا إلى استخدام مصطلح "العدالة الاقتصادية" بدلاً منه، في حين مهّد التركيز على الحدّ من العنف الطريقَ أمام إدراج مسألة المساواة الجندرية في المطالب المنادية بالعدالة الاجتماعية.

تاريخيًا، ظهرت المطالب السياسية المصنفة يوصفها مطالب بـ"العدالـة الاجتماعية" في الفترة الحديثة كردّ فعل على تجاوزات التحوّل الصناعي، وبخاصة في المناطق الْحضرية في جميع أنحاءً أوروبا. في القرن التاسع عشرٌ، أصبحت "العدالة الاجتماعية" مَجازًا لُغويًا في الخطاب العمالي الاشتراكي، ولا يزال ارتباطها بالسياسة الاشتراكية والديمقراطية الاجتماعية هو الأوثق. كثيرًا ما يدور النقاش حول هـذا المصطلح مـع الإشارة إلى مجموعة مـن الحقـوق الاجتماعيـة التـى أدرجَت في العهدين الدوليين اللذين صدرا منذ نهاية الحرب العالمية الثانية وأثناءً الحرب الباّردة. على وجه التحديد، يتضمّن الإعلانُ العالمي لحقوق الإنسان الصادر في العام 1948 مواد عدّة تتناول حقوق الرفاه، ومنها مُثلاً: الحق في الضمان الاجتماعي (المادة 22)، والحقّ في الأجر المتساوى للعمل المتساوي، والحق في الانضمام ُ إلى النقابات (المادة 23)ُ، والحقِّ في الراحة والترفيه والإجازات المدفوعةُ ـ الأجر (المادة 24)، والحقِّ في التمتِّع بمستوَّى معيشي لائق والحماية الخاصة للأمومـة والطفولـة (المـادة 2ُ5)، والتعليـم الابتدائـي المّجانـي والإلزامـي (المـادة 26). في واقع الأمر وفي الفترة التي تلت الحرب العالمية الثانية مباشرةً، كان الهدفُ الرئيس من مؤسَّسات الأممُّ المتحدة هو التنمية الاجتماعية، وكانت هيئات الأمم المتحدة التي تتناول على وجه التحديد حقوق الإنسان الفردية تتّسم بوضع أكثر هامشية ممّا هي عليه اليوم.

العدالة الاحتماعية

replaced with attention to the issue of development within and outside the UN (see also NGOization), with significant monetary aid allocated for marketfriendly economic development (rather than redistribution) and minimal welfare goals (such as the eradication of extreme poverty and hunger) now topping the international social agenda.

Feminist political theorist Nancy Fraser has outlined a conceptualization of "social justice" that grants "social recognition" and "social redistribution" equal importance. She argues that identity politics claims need to be placed on an equal footing with claims for redistribution. This would lead to theorizing "an overarching conception of justice that can accommodate both defensible claims for equality and defensible claims for the recognition of difference." In her view, misrecognition - caused by societal attribution of a lower status to certain groups of people because of sexism, racism and/or heteronormativity - is as important as maldistribution (or unequal distribution). In other words, human self-realization cannot be achieved without advocating simultaneously for egalitarian resource redistribution and the recognition of human diversity. Her stance can be considered a feminist position on social justice, especially through her emphasis on understanding and celebrating difference.

Demands for social justice have been clearly articulated in the 2011 wave of the Arab revolts. Aside from the central aim to end the regimes' excessive authoritarian power, economic wellbeing was at the core of the demands as illustrated by the large workers' protests taking place in Egypt in the events leading to the Tahrir revolution, as well as years of revolts in poor mining areas in Tunisia. In Lebanon, the most recent wave of protests and social mobilization in 2015 has made very clear demands for social, political, economic, and environmental justice: the resignation of corrupted officials, providing basic services such as electricity and accessible water, end to patriarchal domination, and an end to the environmental trash disaster gripping Beirut. As such, social justice is a core principle in current regional and local activism and social movements.

الاحتماعية، مع تخصيص مساعدات نقدية كبيرة لتحقيق التنمية الاقتصادية المواتيـة للسـوق (بـدلاً مـن الحديـث عـن إعـادة التوزيـع)، واعتمـاد أهـدافِ رفـاه بالحدّ الأدنى (كاجتثاث الفقر المدقع والجوع) باتت اليوم تتصدّر جدول الأعمال الاجتماعي الدولي.

وقـد وضعـت المنظّرة السياسـية النسـوية نانسـي فريـزر تصـوّرًا عـن "العدالـة اللجتماعيـة" يمنـح "الاعتـراف اللجتماعـي" و"إعـادة التوزيـع اللجتماعـي" أهمــةً متساوية. تحاجج فريزر بأنَّه يجب وضع المطالب في موضوع سياسات الهوية على قدم المساواة مع المطالب بإعادة التوزيع. وكان من شأن هذا الكلام أن أدّى إلى التنظير في "تَصوّر جامع للعدالة، قادر على استيعاب المطالب التّي يمكن الدفاع عنها بتحقيق المسأواة وبالاعترافُ بوجود فارق على حد سواء"ُ. وترى فريزر أنّ سوء الاعتراف – الذي يسبّبه الإسناد المجتمعيّ لمنزلةِ أدني إلى مجموعات معينة من الناس بسبب التحيّز الجنساني أو العنصرية و/أو المعيارية على أساس الغيريـة الجنسية – لا يقـلّ أهميـةً عـن سُـوء التوزيـع (أو التوزيـع غيـر المتساوى). بعبارة أخرى، لا يمكن أن يحقق البشر ذواتهم من دون الدعوة في الوقت عينه إلى إعادة توزيع الموارد بطريقة مساواتية والاعتراف بالتنوّع البشري. ويمكن اعتبار موقف فريزر نسويًا حيال العدالـة الاجتماعيـة، ولاسيما من خلال تركيزها على فهم الاختلاف والاحتفاء به.

لقد صيغت المطالب المنادية بالعدالة الاجتماعية بوضوح في موجة الثورات العربية التي اندلعت في العام 2011. وبصرف النظر عن الهِدُّف الرئيس المتمثّل بإنهاء السلُّطة الاستبدادية المُفرطة للأنظمة، كان الرفاه الاقتصادي في صلب المطالب كما اتّضح من الاحتجاجات العمالية الواسعة التي شهدتها مصر في الأحداث التي أدّت إلى ثورة ميدان التحرير، فضلاً عن سنوات وسنوات من الثوراتُ في مناطق التعدين الفقيرة في تونس. أمّا في لبنان، فقد نادت أحدث موجات . الاحتجاجات والتعبئـة الاجتماعيـة في العام 2015 بوضـوح شديدٍ بمطالب تَنشُـد العدالة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والبيئية. ومرِّن جملة هذه المطالب استقالة المسؤولين الفاسدين، وتوفير الخدمات الأساسية مثل الكهرباء والمياه التي يسهل الوصول اليها، فضلاً عن المطالبة يوضع حد للهيمنة البطريركية والكَّارِثة البيئية التي تطرحها أزمة النفايات التي اجتاحت بيروت. على هذا النحو إِذًا، تُعتبر العدالة الاّجتماعية مبدأ أساسيًا في الْنشاط المحلى والإقليمي الراهن والحركات الاحتماعية القائمة.

# STD/STI

Sexually Transmitted Diseases (STD) or Sexually Transmitted Infections (STI) are caused by the transmission of bacteria, viruses and parasites from person to person especially, but not exclusively, through sexual contact - some infections classified as STIs can be transmitted from mother to child, through non-sexual interpersonal contact or blood transfusions.

There are currently 30 identified sexually-transmissible bacterial, viral and parasitic pathogens<sup>1</sup>. The most widespread STIs are: syphilis, HIV, gonorrhea, herpes, chlamydia, trichomoniasis, candidiasis, genital warts and cervical cancer (caused by infection with human papillomavirus – HPV), chancroid and pubic lice<sup>2</sup>.

"Sexually Transmitted Infections" is the term increasingly preferred to "Sexually Transmitted Diseases". It is argued that "STI" highlights that a person may be infected while not necessarily developing a disease or may only show symptoms long after the infection occurred. Until late in the 20th century, the medical and publicly-used term was "venereal disease"-named in the 17th century after Venus, Roman goddess of love.

While it is difficult to establish whether ancient Greek and Roman doctors treated infections that today would be classified as STIs, clearer sources show that Islamic medicine recognized and treated around the year 1000 a form of gonorrhea very likely identical in manifestation to the one circulating today<sup>4</sup> The discovery of penicillin in 1948, an antibiotic which cured syphilis and some strains of gonorrhea, inaugurated a period of "therapeutic optimism" about STIs<sup>5</sup>. The first known cases of HIV, in 1981, and the subsequent global epidemic caused by the virus, as well as the periodic resurgence of syphilis since then, have had a sobering effect on the medical community and international public opinion<sup>6</sup>.

Besides being objects of medical preoccupation, STIs have been central to the shaping of social, cultural and political attitudes towards sexuality, gender, state and scientific authority or global circulation since at least the Middle Ages. Early on, observers argued that syphilis had been brought back by sailors from the "newly-discovered" Americas and later, that it was spread because of modern intra-European armed conflict - for example, it was often called "The French Disease", or "the Polish Disease". Such judgements reflect how geopolitical games and cultural otherness are produced through discourses on infection and contagion.

Stigmatization and criminalization of male homosexuality in Europe resulted in high syphilis infections among MSM and difficulty in accessing treatments

<sup>1</sup> World Health Organization, Global incidence and prevalence of selected curable sexually transmitted infections, 2008, Geneva, Switzerland, World Health Organization, 2012, p.1, available at: http://apps.who.int/iris/

<sup>2</sup> Encyclopædia Britannica Online, s. v. "Sexually transmitted disease (STD)", 2015, available at: http://www. britannica.com/science/sexuallytransmitted-disease [Last accessed 16.09, 2015]

<sup>3</sup> Jenelle Marie Davis, "STD vs STI - What's the Difference?", The STD Project website, available at: http://www.thestdproject.com/std-vssti-whats-the-difference/ [Last accessed 15.09.2015].

Daniel J. Oriel, The Scars of Venus: A History of Venerology, Berlin, Springer-Verlag, 1994, pp.4-8.

<sup>5</sup> Ibid, p. 215.

6 Ihid n 22

Michael Waugh, "History of Sexually Transmitted Infections," in Ged Gross & Stephen K. Tyring (eds.), Sexually Transmitted Infections and Sexually Transmitted Diseases, Berlin Heidelberg, Springer Verlag, 2011, p. 4; Daniel J. Oriel, op. cit, p. 14.

World Health Organization, Global ا incidence and prevalence of selected curable sexually transmitted infections, 2008, Geneva, Switzerland, World Health Organization, 2012, p.1 متاح مالي بالبطد http://apps.who.in/t/iris

Encyclopædia Britannica Online, s. v. <sup>2</sup> "Sexually transmitted disease (STD)", متاح عبر الرابط: مالم متاح عبر الرابط: http://www.britannica.com/science/ sexually-transmitted-disease [الزيارة اللخيرة في [الزيارة اللخيرة في 126/09/2015]

Jenelle Marie Davis, "STD vs STI " - What's the Difference?", The STD المال المال

Daniel J. Oriel, The Scars of Venus: 4

A History of Venerology, Berlin,
Springer-Verlag, 1994, pp.4-8.

المرجع نفسه، ص. 215.

المرجع نفسه، ص. 220.

Michael Waugh, "History of Sexually " Transmitted Infections", in Gerd Gross & Stephen K. Tyring (eds.), Sexually Transmitted Infections and Sexually Transmitted Diseases, Berlin Heidelberg, Springer Verlag, 2011, p. 4, 14, مرجع نفسه، ص. Daniel J. Oriel

# الأمراض المنقولة جنسيًا/ الإصابات المنقولة جنسيًا

تنجم الأمراض المنقولة جنسيًا أو الإصابات المنقولة جنسيًا عن انتقال الجراثيم والفيروسات والطفيليات من شخص إلى آخر عن طريق الاتصال الجنسي على سبيل التخصيص لا الحصر. ويمكن أن ينتقل بعض الإصابات المصنّفة منقولةً جنسيًا من الأمّ إلى طفلها، من خلال الاتصال غير الجنسي بين الأفراد أو عمليات نقل الدم حاليًا، ثمة 30 عاملاً مُمْرضًا جرثوميًا وفيروسيًا وطفيليًا تمّ تحديدهاً. أمّا أكثر الإصابات المنقولة جنسيًا انتشارًا، فهي الآتية: الزهري، متلازمة العوز المناعي المكتسب، وداء السيلان، والحلأ (الهربس)، وداء المُتَرتَثرات، وداء المُشعّرات، وداء المبيّضات، والثآليل التناسلية، وسرطان عنق الرحم (الناجم عن الإصابة بفيروس الورم الحليمي البشري)، والقُريح وقمل العانة.

ويزداد تفضيل مصطلح "الإصابات المنقولة جنسيًا" على مصطلح "الأمراض المنقولة جنسيًا". إذ يُقال إنّ المصطلح الأول يسلّط الضوء على حقيقة أنّ الشخص قد يكون مصابًا من دون أن تتفاقم الإصابة حدّ المرض، أو قد لا تظهر الأعراض لديه إلاّ بعد فترةٍ طويلة من حدوث الإصابة. وحتى أواخر القرن العشرين، كان المصطلح المُستَخدَم طبيًا وعلنيًا هو "الأمراض التناسلية" (venereal disease) - تيمّنًا في القرن السابع عشر بفينوس (Venus)، إلهة الحبّ عند الرومان.

وفي حين يصعب تحديد ما إذا كان الأطباء اليونانيـون والرومانيـون القدماء يعالجون الإصابات التي تُصنّف اليوم منقولةً جنسيًا، تبيّن مصادر أوضح أنّ الطبّ الإسلامي حدّد وعالج نحو العام 1000 نوعًا من داء السيلان يُحتَمل للغاية أن يكون مطابقًا في تجلّيه للسيلان المنتشر في أيامنا هذه أن أمّا اكتشاف البنسلين في العام 1948، وهـو مضـاد حيـوي يشـفي الزهـري وبعـض سـلالات داء السـيلان، فقد دشّن حقبة "تفاؤل علاجي" في علاج الإصابات المنقولة جنسيًا أن أولى الحالات المعروفة من الإصابة بفيروس العوز المناعي المكتسب في العام 1981، والوباء العالمي اللاحـق والناجـم عـن الفيـروس، فضـلاً عـن عـودة مـرض الزهـري الدوريـة منذ ذلك الحيـن، جـاءت كلّهـا لتضطلع بتأثيـرٍ منبّـهٍ فـي المجتمع الطبـي والرأي العـام الدولـي أ.

وإلى جانب كون الإصابـات المنقولـة جنسـيًا محـور الانشـغال الطبـي، فقـد اضطلعـت كذلـك بـدور مركـزي فـي تشـكيل المواقـف الاجتماعيـة والثقافيـة والسياسية تجـاه الجنسانية والنـوع الاجتماعي والدولة والسـلطة العلمية أو التداول العالمي منذ العصـور الوسطى على الأقل. وقد حاجج المراقبـون باكرًا بأنّ البحّارة هم الذين جلبـوا مـرض الزهـري مـن الأميركيتيـن "المكتشـفَتَين حديثًـا"، ثمّ انتشر للحمًّا بسبب النزاعات المسلّحة الحديثة بين الـدول الأوروبيـة ـ على سبيل المثال، غالبًا ما أُطلقت على الزهـري تسمية "المـرض الفرنسي" أو "المـرض البولندي". تعكس مثـل هـذه الأحـكام كيـف يتـمّ إنتـاج الألعـاب الجيوسياسـية والاختـلاف الثقافـي مـن خـلال الخطابـات التـي تتنـاول الإصابـات وانتقـال العـدوي.

وقد أدّى وصم المثلية الجنسية الذكرية وتجريمها في أوروبا إلى إصاباتٍ مرتفعة بالزهري بين الرجال الذين يمارسون الجنس مع الرجال، وإلى صعوبةٍ في الوصول إلى العلاج (انظر تعريف الرجال الذين يمارسون الجنس مع الرجال)<sup>8</sup>. وقد تكرّر

(see MSM)<sup>8</sup>. The pattern would be repeated during the 20th century HIV epidemic, with AIDS receiving the homophobic "gay plague" label<sup>9</sup>. The spread of HIV has led to the development of global public health regimes, and arguably, the trend has led to NGOization in the field of reproductive and sexual health (see NGOization). Thus, HIV/AIDS significantly shaped gay rights issues and activism in the U.S. and Europe, such as ACT UP in Europe. The dynamics of this history also continue to shape local groups and organizations in Lebanon, some of which have decided to be specialized in health issues including Marsa and the M Coalition.

According to the World Health Organization, from 2005 to 2008, there has been an increase in the global incidence of chlamydia (4.1 %), gonorrhea (21%) and trichomonas (11.2%)<sup>10</sup>. The total incidence of selected curable STIs for the WHO Eastern Mediterranean Region was 26,4 million, in 2008one of the lowest numbers by global regions. Globally, it was estimated that in 2010, 14,200,000 HIV-infected persons were eligible for antiretroviral therapy. In the North Africa and Middle East region there were an estimated of 150,000 such cases, the lowest global percentage 12.

- 8 Daniel J. Oriel, op. cit, pp 171-213.
- Ibid, p. 219.
- 10 World Health Organization, Global incidence and prevalence of selected curable sexually transmitted infections, 2008, Geneva, Switzerland, World Health Organization, 2012, p.3, available at: http://apps.who.int/iris/ [Last accessed 16.09.2015].
- 12 World Health Organization, Global HIV/AIDS response enidemic undate and health sector progress towards Universal Access: Progress report 2011, Geneva, Switzerland, World Health Organization, 2011, p. 16, available at: http://apps.who.int/iris/

Daniel J. Oriel المرجع نفسه، ص. 213-171.

# المرجع نفسه، ص. 219.

World Health Organization, Global 10 incidence and prevalence of selected curable sexually transmitted infections, 2008, Geneva, Switzerland, World Health Organization, 2012, p.3 متاح عبر الرابط: http://apps.who.int/iris

#### المرجع نفسه، ص. 13.

World Health Organization, Global 12 HIV/AIDS response epidemic update and health sector progress towards Universal Access: Progress report 2011, Geneva, Switzerland: World Health Organization, 2011, p. 16 متاح عبر الرابط: http://apps.who.int/iris/

الأمر أثناء تفشَّى وباء فيروس العوز المناع البشرى في القرن العشرين، إذ نال الإيدز (متلازمة العوز المناعي المكتسب) تسمية "الطاعون المثلي" التي تعكس عَرَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْدَ وَ الْآَيِّ انتشار فيروس العوز المناعي البشري إلى تطوير على المناعي البشري التي تطوير نُظم الصحة العامة في العالم، ويمكن القول إنّ هذا الاتّجاه أدّى الي الأنجزة في مجال الصحة الجنسية والإنجابية (انظر تعريف الأنجزة). وهكذا، ساهم فيروس العوز المناعي البشري/ الإيدز إلى حد كبير في تشكيل قضايا حقوقً المثليين والنشاط في هذا المضمار في الولايات المتّحدة وأوروبا، مع بروز ائتـلاف آكـت أب مثـلاً فـي أوروبـا. ولا تـزاّل ديناميـات هـذا التاريـخ تحـدد شـكل المحموعات والمنظّمات المحلية في لبنان، وقد قرّر بعضها التخصّص في القضايا الصحيـة كمركـز 'مرسـي' وجمعيـة 'تحالـف – م'.

وفقًا لمنظَّمة الصحة العالمية، إزدادت حالات الاصابة عالميًا بالمُتَدَثِّرة (بنسية 1٫4 بالمئة) والسيلان (بنسبة 21 بالمئة) والمشعّرات (بنسبة 11٫2 بالمئة) ووصل محموع عدد الاصابات المنقولة جنسيًا القابلة للشفاء التي تمّ اختيارها الي 26,4 مليون إصابة في العام 2008 في إقليم شرق المتوسّط وُفقًا لتقسيم منظّمة الصحة العالميـة ، وهـو واحـدٌ مـن أدنـي الأرقـام بيـن الأقاليـم العالميـة !!. وعلـي الصعيد العالمي، تشير التقديرات إلى أنّ 14,2 مليون شخص مصاب بفيروس العوز المناعي البشري كانوا مؤهلين في العام 2010 للحصول على العلاج المضاد للفيروسات القهقرية. وقد قُدّرت هُذه الحالات بنحو 150 ألف حالة في منطقة شمال أفريقيا والشرق الأوسط، وهي النسبة الأقلّ في العالم<sup>11</sup>.

# **Violence**

"Violence" can be defined, in the first instance, as the use of force against another person or entity. Violence can be physical, sexual or psychological and can also take the form of deprivation. It can occur between individuals (family, community), have a collective character (as in social, political and economic violence) or be self-inflicted. "Economic violence" can entail taking economic advantage of people, in different contexts such as the workplace or the family. "Structural violence" describes violence occurring within and supported by social structures and institutions. Racism, sexism and classism are forms of structural violence. Structural violence functions interdependently with other types of violence, including gender-based violence, war or intra-family violence.

European scholars writing after the Second World War have supported the thesis of a decline in violence in the modern period, as a result of a 'civilizing' process that led to the repression of brutality (Elias). the shift from state brutality to discipline (Foucault)<sup>2</sup> and the increasing exercise of violence through cultural forms rather than mere coercion (Bourdieu's "symbolic violence"3). An early postwar exception to this line of arguing, Franz Fanon's "The Wretched of the Earth" has portraved violence as the mark of colonial governance, ever-present and arbitrary. The growing visibility of feminist and post-colonial frameworks in the past decades led to renewed attention towards the continued existence of quotidian physical violence in most people's lives and the connection between interpersonal and interstate violence. Furthermore, there is a growing awareness that violence overwhelmingly targets or affects disadvantaged social groups; previously, it was frequently argued the most disadvantaged persons were also the main perpetrators of interpersonal violence due to the frustrations of economic deprivation<sup>5</sup>.

In certain frameworks of thought, such as Marxism and the related socialist feminism, violence is the mark of the exercise of power and necessary for maintaining a hold on power (see Power). For others, among which the philosopher Hanna Arendt, power (as something that only emerges through collective action as per her conception) is entirely distinct from the use of force and the exercise of authority. Yet others have pointed out that physical violence and coercion are not always necessary to maintain existing power arrangements, that people can be disciplined to regulate themselves<sup>6</sup>. Indeed, it can be argued that one of the main fault lines between Marxian and post-structuralist feminists is drawn between different understandings of the relationship between power and violence.

- <sup>1</sup> **Norbert Elias**, The Civilizing Process: Sociogenetic and Psychogenetic Investigations, Oxford, UK, Blackwell Publishers, 1994.
- <sup>2</sup> Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison, Vintage 1977
- <sup>3</sup> Pierre Bourdieu and Loïc J. D. Wacquant, An Invitation to Reflexive Sociology, Chicago and London, University of Chicago Press, 1992.
- <sup>4</sup> Frantz Fanon, The Wretched Of The Earth. New York, Grove Press, 1963.
- Sylvia Walby, "Violence and society: Introduction to an emerging field of sociology", Current Sociology, Vol. 61, No. 2, 2013, pp. 95–111, available at: http://csi.sagepub.com/content/61/2/95 [Last accessed 11 October 2015].
- 6 Amy Allen, "Feminist Perspectives on Power" in Edward N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2014, available at: http://plato.stanford. edu/archives/sum2014/entries/ feminist-power/ [Last accessed 9 October 2015].

Norbert Elias, The Civilizing Process: <sup>1</sup> Sociogenetic and Psychogenetic Investigations, Oxford, UK, Blackwell Publishers, 1994.

Michel Foucault, Discipline and <sup>2</sup>
Punish: The Birth of the Prison,
Vintage 1977

Pierre Bourdieu and Loïc J. D. <sup>3</sup>
Wacquant, An Invitation to Reflexive
Sociology, Chicago and London,
University of Chicago Press, 1992.

Frantz Fanon, The Wretched Of The 4
Earth, New York, Grove Press, 1963.

Sylvia Walby, "Violence and society: <sup>5</sup>
Introduction to an emerging field of
sociology", Current Sociology, Vol. 61,
No. 2, 2013, pp. 95-111
http://csi.sagepub.com/ خياب المرابط:
(20) (الزيارة اللخيرة في 11/10/2015)

Amy Allen, "Feminist Perspectives on <sup>6</sup> Power" in Edward N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy

متاح عبر الرابط: http://plato.stanford edu/archives/sum2014/entries/ feminist-power [الزبارة الأخيرة في 9/10/2015] يُعرّف "العنف"، بالدرجة الأولى، بوصفه استخدام القوة ضدّ شخصٍ أو كيانٍ آخر. ويمكن أن يكون العنف جسحيًا أو جنسيًا أو نفسيًا وأن يتّخذ أيضًا شكل الحرمان. قد يقع هذا العنف بيـن الأفراد (الأسـرة والمجتمـع) وقـد يتّسـم بطابـع جماعـي (كالعنـف الاجتماعـي أو السياسـي أو الاقتصادي) أو قـد يكـون ذاتيًا. وقد يـؤدّي "العنـف الاقتصادي" إلـى استغلال الأشخاص اقتصاديًا فـي سـياقاتٍ مختلفة كمكان العمل أو الأسـرة. ويُعنى بـ"العنف الهيكلـي" العنف الذي يقع داخل البنـى والمؤسّسات الاجتماعية التي تدعمه، ويُعدّ التعصّب والتحيّز الجنساني والتفرقة الطبقية من أشكال العنف الهيكلي. ويقترن الأخير بأشكال أخرى من العنف بما

فيها العنف على أساس النوع الاجتماعي أو الحرب أو العنِّف بين أفراد الأسرة.

بالإضافة إلى ذلك، دعم الباحثون الأوروبيون الذين ركنوا إلى الكتابة بعد الحرب العالمية الثانية فرضية انخفاض مستوى العنف في العصر الحديث، وذلك نتيجة عملية 'التحضِّر' التي أدّت إلى كبت الوحشية (إلياس)¹ والانتقال من وحشية الدولة إلى الانضباط (فوكو)²، وازدياد نسبة ممارسة العنف من خلال الأشكال الثقافية عوضًا عن الإكراه ("العنف الرمزي" الذي تكلّم عنه بورديو³). ولكن في فترة ما بعد الحرب، عارض فرانز فانون هذا التوجّه وصوّر في كتابه "معذبو الأرض" العنف على أنّه علامة للحوكمة الاستعمارية المستمرّة والتعسّفية. كما أدّى الوضوح المتزايد لأطر العمل النسوية وما بعد الاستعمارية في العقود المنصرمة إلى إعادة تسليط الضوء على وجود العنف الجسدي اليومي في حياة معظم الأشخاص وعلى العلاقة التي تربط بين العنف بين الأفراد والعنف بين الدول. علاوة على المجموعات الدجماعية المحرومة أو يؤثّر فيها. فقد اعتبر بعضهم سابقًا أنّ المجموعات الاجتماعية المحرومة أو يؤثّر فيها. فقد اعتبر بعضهم سابقًا أنّ الأفراد المحرومين هم بمعظمهم أيضًا المرتكبون الرئيسون لأعمال العنف بين الأفراد الدوران الاقتصادي .

وفي بعض الأطر الفكرية كالماركسية والنسوية الاشتراكية ذات الصلة، يُعدّ العنف سمةً في ممارسة السلطة وأمرًا ضروريًا للتشبّث بالسلطة (راجع تعريف السلطة). أمّا بالنسبة إلى المفكّرين الآخرين، ومن بينهم حنة آرندت، فتتميز السلطة (بوصفها أمرًا ينبثق عن العمل الجماعي فحسب وفقًا لتصوّرها) تميزًا كاملاً عن استخدام القوة وممارسة السلطة. لكن أشار آخرون إلى أنّ العنف الجسدي والإكراه ليسا ضروريين دائمًا للمحافظة على ترتيبات القوّة القائمة وأنّه يمكن ضبط اللشخاص كي ينظموا أنفسهم ً. وبالفعل، يمكن القول بأنّه تمّ رسم خطوط الصدع الأساسية بين الماركسية والنسوية ما بعد البنيوية بغيل اختلاف سبل فهم العلاقة بين السلطة والعنف.

في العقـود الثلاثـة المنصرمـة، يمكـن القـول إنّ إحـدى أهــمّ المداخـلات في النقاشـات العامـة حـول العنـف الـذي يـؤدّي إلـى نتائـج ملحوظـة في النشـاطات وصنـع السياسـات قـد تمثّلـت في الإشـكالية التي طرحتهـا النسـويتان الاشـتراكية والليبراليـة بصــدد العنـف ضــدّ المـرأة ثــمّ بصــدد العنـف علـى أســاس النــوع الاجتماعـي بصــورةٍ عامـة. فقــد أكـدتـا أنّ العنـف ضــدّ المــرأة هــو نتيجـة الهيمنـة البطريركيـة أو عــدم رغبـة الــدول الليبراليـة فــى التدخـل فــى "الفضـاء الخــاص".



العنف

In the past three decades, one of the most interesting interventions in public discussions about violence with important consequences in activism and policy-making, has been the socialist and liberal feminist problematization of violence against women and then of gender-based violence more broadly. They argued that violence against women is a result of patriarchal domination or liberal states' unwillingness to intervene in the "private sphere". The internationalization of European and American human rights discourses on violence against women has been criticized, particularly by feminists themselves, as having neglected local dynamics, bolstered state social control and promoted professionalization and NGOization around the world (see NGOization). On the other hand, as in the case of Lebanon, the evolution of approaches to gender-based violence, including the problematization of a historically-dominant "Violence Against Women" conceptual framework, point to a more complex form of cultural and policy transfer in the so-called developing world.

"Violence against women" (VAW) was a term established following several international conferences during which activists and NGOs pressured for the international recognition of violence against women as a central issue in the fight for women's rights and gender equality. As a result, the United Nations Declaration on the Elimination of Violence in 1993 states that "violence against women is a manifestation of historically unequal power relations between men and women, which have led to domination over and discrimination against women by men and to the prevention of the full advancement of women, and that violence against women is one of the crucial social mechanisms by which women are forced into a subordinate position compared with men"8. Thus, in this framework, VAW may be considered as a form of discrimination against women.

"Gender-based violence" (GBV) refers to any act of violence based on social gender differences. For women, GBV could take the form of discrimination in access to services, sexual exploitation (trafficking), sexual harassment, domestic violence, spoliation. GBV can also be analyzed in the broader social context where male privilege and power over women is reinforced through violence. Women are more at risk in times of conflict, since they are more vulnerable to sexual violence (including rape) but also to domestic violence, early marriage, or cases of what was coined as "survival sex": the exchange of sex for food or help, as was observed recently in the wake of the Syrian refugee crisis in Lebanon. An increase in GBV against men is also observable in times of conflicts, but ideas about masculinity and other gender stereotypes are often obstacles in men disclosing gender-based violence perpetrated against them<sup>10</sup>.

- Kristin Rumiller In an abusive state How neoliberalism appropriated the feminist movement against sexual violence, Durham, Duke University
- 8 UN General Assembly, Declaration on the Elimination of Violence against Women, A/RES/48/104, New York, 1993. available online at http://www.un.org/ documents/ga/res/48/a48r104.htm [Last accessed 11.10.2015].
- 9 Ghida Anani, "Dimensions of Gender-based Violence Against Syrian refugees in Lebanon". Forced Migration Review, Vol. 44, 2013,

Kristin Rumiller In an abusive state How neoliberalism appropriated the feminist movement against sexual violence, Durham, Duke University

UN General Assembly, Declaration on 8 the Elimination of Violence against Women, A/RES/48/104, New York, 1993 متاح عبر الرابط: /http://www.un.org documents/ga/res/48/a48r104.htm [الزيارة الأخيرة في 11.10.2015]

Ghida Anani. "Dimensions of 5 Gender-based Violence Against Syrian refugees in Lebanon". Forced Migration Review, Vol. 44, 2013, بالاضافة الى ذلك، وُحمِت انتقاداتُ الى خطابات حقوق الانسان الأوروبية والأمركية المعولمية حول العنف ضدّ المرأة، وكان النسويون / النسويات أنفسهم أهمّ من وجّهوا تلك الانتقادات بقولهم إنّ هذه الخطابات قد تجاهلت الديناميات المحلية وناصرت تحكّم الدولة في المجتمع وعزّزت المهننة وانتشار المنظمات غير الحكوميـة حـول العالـم ۗ (راجـع تعريـف الأنجـزة). ولكن مـن جهـة أخرى كما في حالة لبنان، تطوّرت مقاربات معالجة العنف على أساس النوع الاجتماعي، بما في ذلك طرح إشكالية "العنف ضد المرأة" المسيطر تاريخيًا، ما يشير إلى شكل أكثر تعقيدًا من الانتقال الثقافي والسياسي في ما يُسمى بالعالم النامي.

اعتُمـد مصطلح "العنـف ضـدّ المـرأة" إثـر مؤتمـرات دوليـةِ عديـدةِ ضغـط مـن خلالها الناشطون والناشطات والمنظمات غير الحكومية للاعتراف دوليًا بالعنف ضدّ المرأة بوصفه قضيةً محوريةً في الكفاح من أجل حقوق المرأة والمساواة الحندرية. نتبجةً لذلك، ينصّ اعلان الأُمم المتحدة للقضاء على العنف الصادر في العام 1993 على أنّ "العنف ضدّ المرأة هو مظهرٌ لعلاقات غير متكافئة بين، ضدها والحؤول دون نهوضها الكامل. كما ينصّ على أنّ العنف ضدّ المرأة هو من الآليات الاجتماعية الحاسمة التي تفرض على المرأة وضعية التبعية للرجل "ُ. ونتيجةً لذلك وفي هذا الإطار يمكن اعتبار العنف ضدّ المرأة شكلاً من أشكال التميين ضدّ المرأة.

أمّا العنف على أساس النوع الاجتماعي، فيشير إلى أيّ شكل من أشكال العنف المبنى على التباينات الجندرية. بالنسبة إلى المرأة، قد يتخذ العنف على أساس النوع الاجتماعي شكل تمييز ضدّها في الحصول على الخدمات أو الاستغلال الجنسي (الإتجازُ بالمرأَة) أو التحرش الجنُّسي أو الْعنـفُ الأسـري أو السـبي. كمـاً يمكن تُحليل العنف على أساس النوع الاجتماعي في سياقي اجتماعي أوسع حيث تتعزّز امتيازات الرجل وسلطته على المرأة من خلّال العنَّف. بذلكُ تواحه المرأة خطرًا أكبر أثناء النزاعات إذ إنّها أكثر عرضةً للعنف الجنسي (بما فيـه الاغتصاب) والعنف الأسرى والزواج المبكر أو لما يُدعى "بالحنسّ من أحل البقاء" ألا وهـو مقايضـة الجنس بالطعـام أو المسـاعدة كمـا حصـل مؤخرًا فـي أعقاب أزمة اللاجئين السوريين في لبنان<sup>ق</sup>. بالإضافة إلى ذلك وأثناء النزاعات، يزداد العنف على أساس النوع الاجتماعي ضدّ الرجل، إللَّا أنَّ الأفكار حول الذكورة ا وقوالب جندرية نمطية أخرى غالبًا ما تُشكل عائقًا لـدى الرجال يمنعهم مـن الإفصاح عن تعرّضهم لعنف على أساس النوع الاجتماعي 10.

يرى بعضهم أنّ كلاًّ من أطر عمل العنف ضدّ المرأة وطرق الفهم السائدة لـ "عدم التفرقة" يمكن أن يعيد التأكيد على الثنائيات الجندرية ويؤدى إلى استثناء الأشخاص الذين لا يندرجون تحت أيٍّ من خانات الثنائيات الجندرية <sup>11</sup>. وقد كان النقاش المستمر، بقيادة منظمة 'كفي' غير الحكومية، حول قانون حماية المرأة من العنف الأسرى والذي تمّ إقراره في لبنان في العام 2014 كفيلاً بتسليط الضوء على هذا الحدال.



Violence

126

It has been argued that both the VAW framework and dominant understandings of "non-discrimination" can reaffirm gender binaries and lead to the exclusion of gender non-conforming individuals. This debate is illustrated by the ongoing discussion around the law for the protection of women from family violence, voted in Lebanon in 2014 and spearheaded by the NGO KAFA. By identifying women as the sole recipients of such violence, the law does not cover gay men, transwomen victims of family violence (nevertheless, the Lebanese LBGT movement strongly supported the campaign since it was seen as granting some protection to queer and lesbian women)<sup>12</sup>. In this context. Lebanese activists face the constant struggle of raising awareness about the differences between notions of VAW and GBV.

عنف على اساس النوع Activists in Lebanon try to differentiate between (sex-based violence). Also, activists على اسـاس الجنـس GBV) and على الاجتماعـي and NGOs work on popularizing terms such as ناحية (survivor) instead of victim) and emphasizes the rights of violence survivors, especially ضحية in legal discussions and discourses. This is meant to avoid reproducing the discourse on women as societal victims and ascribing violence only to cis-men - meanings that exist implicitly in the VAW framework. Furthermore, activists worked on shifting the language of violence, from "domestic violence" (منزلي). to "family violence" (أسيري). The latter term allows for the incorporation of cases that could occur outside the household, an important intervention considering the structure of kinship in Lebanon and the frequent perpetration of GBV by members of the extended family. The downside of a definition of family that refers to kinship networks is the exclusion of familial forms such as non-married couples or queer families. An additional issue with the family-centric definition incorporated in the new law is that it does not cover (migrant) domestic workers. Although they might live in the same household as the violence perpetrator, domestic workers are not protected under this law. As employees, their protection must be regulated by a different set of laws.

Several other legal and social dynamics contribute to the GBV phenomenon in Lebanon and compound difficulties in addressing it. Because the Personal Status Law (regulating marriage, divorce, child custody and inheritance) designates religious institutions to administer family relations<sup>13</sup>, domestic violence is under-reported. This may be due to a perception that the law is not on the side of the abused but instead favors the unity of the family. It can also be argued that civil war violence has led to the normalization of domestic violence and, possibly, its increase. Furthermore, the strong cultural perception of the family household as a space free of violence results in NGO representatives' unwillingness to address family violence as a structural problem 14. This happens despite the fact that households are spaces where intense violence - whether economic, physical, sexual - is perpetrated.

- 10 Natalia Linos, "Rethinking genderbased violence during war: Is violence against civilian men a problem worth addressing?", Social Science & Medicine, Vol.68, 2009, pp. 1548-1551.
- 11 Kathryn McNeilly, "Gendered Violence and International Human Rights: Thinking Non-discrimination Beyond the Sex Binary", Feminist Legal Studies, Vol.22, 2014, pp.263-283.
- 12 Rasha Moumneh, "Queering the Domestic Violence Law" Rekhsons 17 May 2010, available at: http://www. bekhsoos.com/web/2010/05/queeringdomestic-violence-law/ [Last accessed 12.10. 2015].
- 13 Jinan Usta, Jo Ann M. Farverb, Nora Pashayana, "Domestic violence: The Lehanese eynerience" Public Health Vol. 121, 2007, pp.208-219.
- 14 Azza Charara Baydoun, "Women Reporting Violence: Conditions and Implications", Al Raida, 2011, available at: http://iwsawassets.lau.edu.lb/ alraida/alraida-131-132.pdf [Last accessed 12 October 2015].

Natalia Linos, "Rethinking gender-10 based violence during war: Is violence against civilian men a problem worth addressing?", Social Science & Medicine, Vol.68, 2009, pp. 1548-1551.

Kathryn McNeilly, "Gendered 11 Violence and International Human Rights: Thinking Non-discrimination Beyond the Sex Binary", Feminist Legal Studies, Vol.22, 2014, pp.263-283.

Rasha Moumneh, "Queering the 12 Domestic Violence Law", Bekhsoos 17 May 2010، متاح عبر الرابط: http://www.bekhsoos.com/2010/05/ /queering-domestic-violence-law [الزيارة الأخيرة في 12/10/2015]

Jinan Usta, Jo Ann M. Farverb, Nora 15 Pashayana, "Domestic violence: The Lebanese experience", Public Health, Vol. 121, 2007, pp.208-219.

Azza Charara Baydoun, "Women 1 Reporting Violence: Conditions and Implications", Al Raida, 2011 متاح عبر الرابط: http://iwsawassets.lau edu.lb/alraida/alraida-131-132.pdf [الزيارة الأخيرة في 12/10/2015] فيتعيين المرأة يوصفها وحدها تقع ضحية هذا العنف، لا يغطى القانون الرجال المثليين والمتحولات جنسيًا، وهم من ضحايا العنف الأسرى (بيد أنّ حركة الـGBT اللبنانيـة دعمـت الحملـة بقـوة، إذ رأت أنّها تضمـن بعـض الحمايـة للنسـاء الكويـر والمثليات)12. في هذا السياق، يواجه الناشطون والناشطات اللبنانيون الصراء المستمر لزيادة الوعى حول التباينات بين مفاهيم العنف ضد المرأة والعنف على أساس النوع الاجتماعي.

يحاول الناشطون والناشطات اللبنانيون الفصل بين العنف على أساس النوع الاحتماعي والعنف على أساس الحنس. علاوةً على ذلك، يعمل الناشطون والناشطات والمنظمات غير الحكومية على زيادة شعبية مصطلحات مثل ناجي وناجية عوضًا عن ضحية، ويشدّدون على حقوق الناجين من العنف، وللسَّىما في النقاشات والخطابات القانونية. يهدف ذلك إلى تفادي إعادة استخدام الخطابات حول المرأة وكأنها ضحية مجتمعية ونسب العنف إلى الرجال المعياريين فحسب، وهي معان موجودةٌ ضمنيًا في إطار العنف ضدّ المرأة. بالاضافة الى ذلك بعملُ الناشطون والناشطات على نقل لغة العنف من "العنف المنزلي" إلى "العنف الأسرى". فالمصطلح الأخير يسمح بدمج الحالات التي قد تحدث خارج بيت الأسرة وهذا تدخلٌ مهم نظرًا لبنية القرابة في لبنان والارتكاب المتكرر للعنف على أساس النوع الاجتماعي الذي يمارسه أعضًاء العائلـة الموسّعة.

أمّا الجانب السلبي لتحديد مفهوم الأسرة الذي يحيل إلى شبكات القرابة، فهو استثناء الأشكال العائليـة كالمرتبطيـن غيـر المتزوجيـن أو عائـلات الكويـر. وتبقـى هناك مسألة إضافيـة تتمحـور حـول تعريـف الأسـرة وهـى مدمجـة فـى القانـون الجديد، ألا وهي عدم تغطية عمال وعاملات المنازل (المهاجرين والمهاجرات). فعلى الرغم منّ أنّهم يعيشون ضمن أسرة مرتكب أو مرتكبة العنف إللّا أنّ هذا القانون لا يُحمى عمال وعاملات المنازل. ونظرًا إلى كونهم موظفين، فيجب تنظيم حمايتهم ضمن مجموعة مختلفة من القوانين.

تساهم دينامياتٌ قانونيـةٌ واجتماعيـةٌ أخرى عديـدة في لبنـان في ظاهـرة العنـف على أساس النوع الاحتماعي والصعوبات المعقدة في مواحهتُه. فلأنّ قانون الأحوال الشخصية (الذي ينظّم الزواج والطلاق والوصاية على الأطفال والوراثة) يكلُّـف المؤسَّسات الدينيـة بإدارة العلَّلقات العائليـة 13، نادرًا ما يتـمّ الإبلاغ عـن العنف الأسرى. وقد يكون ذلك نتيجة إدراك أنّ هذا القانون لا يقف إلى جانب المُساء إليه أو إليها بل يفضّل اتّحاد الأسرة. ويرى بعضهم أنّ عنف الحرب الأهلية قد أدّى إلى تطبيع العنف الأسرى، بل ساهم في بعض الأحيان في ازدياده. عـلاوةً على ذلـك، أدّى الإدراك الثقافي الصـارم لمنـزل الأسـرة بوصفـه فضاءً خاليًا من العنف إلى امتناع ممثلي وممثلات المنظمات غير الحكومية عن مواحهة العنف الأسرى بوصفه مشكلةً بنبوية 14. ويحصل ذلك يصرف النظر عن واقع أنّ الأسر هي الفضاء الـذي يُرتكـب فيه عنـفٌ شـديد، أكان اقتصاديًا أم حسديًا أُم حنسيًا.



# Work

In English, "work" derives from the Indo-European "werg", meaning "to do". Work has been defined as "a purposeful human activity involving physical or mental exertion that is not undertaken solely for pleasure and that has economic and symbolic value". Such a broad definition is necessary considering that the activity itself has a wide range of meanings: it has been conceptualized as a commodity, as essential for personal fulfillment, as a social relation, as the activity of caring for others, as a key component of identity, and as a form of service. Second-wave feminist theorizing has been crucial in emphasizing the existence of a gendered division of labor, which ascribes several forms of unpaid work to women. In the contemporary context of neoliberal economies, marked by the rule of the market and a decrease of the regulating role of the state, employment has become precarious and the worker is considered "disposable".

"Work" is not identical to employment; it is a type of activity that goes beyond the wage relation. Unlike employment, work can be private or public, paid or unpaid. In the highly-influential Marxist conception, "living labor" is a form of joyous, collective and creative work. It is this potential for "living labor" that is appropriated within a capitalist mode of production where the division of labor leads to workers' alienation from themselves and the fruit of their work

Consistently since the 1970s, feminist scholarship has been arguing for expanding the category and for publicizing, politicizing and eventually radically transforming work<sup>5</sup>. Liberal, socialist and radical feminists have had somewhat different positionings on gender and labor. For liberals and many socialists, labor market equality with men and an end to unpaid housework were key demands. The sociology of labor which was shaped by these strands of feminism has made significant contributions in the past five decades to understanding phenomena such as the gendered division of labor within families, women's "double shift" (formal work and housework), the gendered segregation of the labor market, the systematic wage gap between women and men, obstacles to job promotion and other labor market and state policy mechanisms that exclude on the basis of gender, race and sexuality<sup>6</sup>. In addition, some of these studies have shown that a significant number of women work in what are called "care services" (homecare of elderly, sick people or people with disabilities, social work etc.), which is a concentration which illustrates the frequent social construction of jobs along traditional gender identity and roles; some scholars have argued that the very nature of this work leads to a blurring of boundaries between paid

<sup>1</sup> **John W. Budd**, The Thought of Work, Ithaca, Cornell University Press, 2011, p. 2.

<sup>2</sup> Ibid, p. 14.

<sup>3</sup> Monika Shafi, "Caregiving, Work, and the Debate on "Why Women Still Can't Have It All", German Yearbook: Feminist Studies in German Literature & Culture, Vol. 30, 2014, pp. 149-163.

<sup>6</sup> Kathi Weeks, The Problem With Work: Feminism, Marxism, Antiwork Politics, and Postwork Imaginaries, Durham, Duke University Press, 2011, p. 8.

5 Ihid n 2

Rosemary Crompton, "Gender and Work" in Kathi Davis, Mary Evans, & Judith Lorber (eds.), Handbook of gender and women's studies, London Sage Publications, 2006, pp. 254-271.

7 Monika Shafi, op.cit.

John W. Budd, The Thought of Work, <sup>1</sup>
Ithaca, Cornell University Press,
2011. p. 2.

#### المرجع نفسه، ص. 14.

Monika Shafi, "Caregiving, Work, 3 and the Debate on "Why Women Still Can't Have It All", German Yearbook: Feminist Studies in German Literature & Culture, Vol. 30, 2014, pp. 149-163.

Kathi Weeks, The Problem With Work: <sup>4</sup>
Feminism, Marxism, Antiwork Politics,
and Postwork Imaginaries, Durham,
Duke University Press, 2011, p. 8.

#### المرجع نفسه، ص. 24.

Rosemary Crompton, "Gender and <sup>6</sup> Work" in Kathi Davis, Mary Evans, & Judith Lorber (eds.), Handbook of gender and women's studies, London, Sage Publications, 2006, pp. 254- 271.

Monika Shafi <sup>7</sup>، المرجع نفسه.

في اللغة الإنكليزية، يُشتق مصطلح "العمل" (work) من كلمة "werg" الهندو أوروبية، ومعناها "الفعل". وقد تمّ تعريف العمل بأنّه "نشاطٌ بشريٌ هادفٌ ينطوي على مجهودٍ بدني أو ذهني لا يتمّ بهدف المتعة فحسب وينّسم بقيمة القتصادية ورمزية لللهيئة أو ذهني لا يتمّ بهدف الواسع ضروريًا نظرًا إلى أنّ النشاط نفسه يشمل طيفًا واسعًا من المعاني. فقد تمّت صياغة تصوّر للعمل بوصفه سلعةً، وضرورةً لتحقيق الذات، وعلاقةً اجتماعية، ونشاطًا يتمحور حول رعاية الآخرين، وعنصرًا أساسيًا من عناصر الهوية، وشكلاً من أشكال الخدمة يُ وقد كان تنظير الموجة النسوية الثانية بالغ الأهمية في التأكيد على وجود انقسام جندري في العمل يُعزى إلى أشكال عدّةٍ من عمل النساء غير المدفوع اللجرً. وفي السياق المعاصر للاقتصادات النيوليبرالية الذي ينّسم بحكم السوق وانحسار الدور التنظيمي الذي تؤديه الدولة، أمست العمالة غير مستقرّة وبات العامل يُعتبر

العمل

عنصرًا "يمكن التخلُّص منـه".

"العمل" غير مطابقٍ للعمالة، فهو نوعٌ من الأنشطة التي تتجاوز علاقة الأجور. وبعكس العمالة، يمكن أن يكون العمل خاصًا أو عامًا وبأجرٍ أو من دون أجر. وفي المفهوم الماركسي المؤثّر إلى حدٍ كبير، يُعدّ "العمل الحي" شكلاً من أشكال العمل البهيج والجماعي والإبداعي<sup>4</sup>. إنّ قدرة "العمل الحي" هذه هي المعتَّمَدة في نمط الإنتاج الرأسمالي، حيث يؤدّي تقسيم العمل إلى اغتراب العمّال عن أنفسهم وعن ثمار أعمالهم.

لقد حاججت الثقافة النسوية باستمرار منذ سبعينيات القرن الماضى بضرورة توسيع الفئـة التي يشـملها العمـل وبضـرورة تعميمـه وتسييسـه، وصـولاً فـي نهاية المطاف إلى تحويله بشكل جذري<sup>5</sup>. واختلفت إلى حد ما المواقيف إزاء النوع الاجتماعي والعمل بين النسِّويات الليبراليات والاشتراكيات والراديكاليات. فبالنسبة إلى الَّليبراليات وكثير من الاشتراكيات، تمثِّل المطلبان الرئيسان في المساواة مع الرجال في سـوقَ العمـل وإنهـاء العمـل المنزلـي غيـر المأجـور. كمـّا قدّمت سوسيولوجيا العُمل التي بلورتها هذه المجموعات النسوية مساهمات كبيرةً في العقود الخمسة المنصّرمة في فهم بعض الظواهر كتقسيم العمل على أساس النوع الاجتماعي داخل الأسر، وعمل النساء "بمناوية مزدوجة" (العمل النظامي والعمل المنزّلي)، والفصل على أساس النوع الاجتماعي في سوق العمل، والفجوة المنهجية في الأجوربين الرجال والنساء، والعقبات التي تحول دون الترقية في الوظائف، فضَّلاً عن آليات أخرى لسياسات سوق العملُ. والدولة تستبعد طالب العمل على أساس النوع الاجتماعي والعرق والجنسانية ً. بالإضافة إلى ذلك، أظهر بعض هذه الدراسات أنّ عددًا كُبِيرًا من النساء يعمل في ما يُسمّى بـ"خدمـات الرعايـة" (كالرعايـة المنزليـة لكبـار السـنّ أو المرضـي أو الأشخاص ذوى الإعاقـة والعمـل الاجتماعـي ومـا إلـي ذلـك)، ويشـي تركّـز النسـاء في هذا المجال بالبناء الاجتماعي المتكرّر للوظائف على أسس الهويات والأدوار الجندرية التقليدية. وقد حاجج بعض الباحثين/ الباحثات بأنّ طبيعة هذا العمل ذاتها تؤدى إلى انطماس الحدود بين العمل المأجور وتقديم الرعاية ً، ما يحيل ربما إلى تخفيض قيمة أعمال الرعاية وإلى تقاضى أجور عنها دون المستوى.



work and caregiving<sup>7</sup>, possibly enabling the devaluation of care work and its underpayment.

The arguably more radical second-wave Marxist feminists developed a series of interesting propositions concerning the role of the gendered division of labor, or of women as a group within the capitalist mode of production. Rather than simply pointing to the need to share housework or pay for housework, scholars working in this vein argued that housework is part of the social reproduction of capitalism, enabling the continual reproduction of the workforce at the lowest possible cost for capitalists. Some also argued that women are "doubly alienated" in capitalism, because they are exploited through both patriarchal and capitalist arrangements, while others argued that private patriarchal power was replaced with a "public patriarchy" which generates and justifies the lower-paid wage labor in which women laborers are concentrated.

The Marxian feminist narrative has been criticized by post-structuralists for its economic reductionism and insufficient attention to identities. On the other hand, materialist feminists (who seek to blend postcolonial, postmodern and Marxist feminist theorizing) have sought to keep some of the elements of this analysis. For example, according to feminist theorist Kathi Weeks 10, the insistence of feminist scholars on the importance of immaterial labor in capitalist production and the introduction of categories such as "emotional work" or "affective labor" have been crucial contributions to understanding the current service-oriented labor regimes which increasingly dominate parts of Europe, North America, and parts of the Middle East.

In the classical account by Friedrich Engels, the invention of private property led to the subordination of women. While arguing that capitalism thrives on the gendered division of labor, Engels recognized that capitalism also affords women a degree of independence from family patriarchs by enabling them to enter waged work. Yet Engels stressed that because of the problem of unpaid housework, women's liberation can only be achieved when care is socialized within a socialist system<sup>11</sup>. Consequently, he saw working class women's interests as entirely aligned with the goals and broader demands of the working class movement in general<sup>12</sup>. 19th century and 20th century women's labor activism, as evidenced most famously by the 8th of March 1857 strike by women garment workers in New York for better working conditions<sup>13</sup>, seemingly belongs to this vision of an easy fit of the "woman question" within class struggle. On the other hand, women's demands within the labor movement, whether for fairer public or private work arrangements, have

Ann Ferguson & Rosemary Hennessy, "Feminist Perspectives on Class and Work" in Edward N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2010, available at: http://plato.stanford. edu/archives/win2010/entries/ feminism-class/ [Last accessed 07.10.2015].

9 Ibio

<sup>10</sup> Kathi Weeks "Life within and against work Affective labor, feminist critique, and post-Fordist politics", Ephemera: Theory and Politics in Organization, Vol. 7, No. 1, 2007, pp. 233-249, available at: http://www.ephemerajournal.org/sites/default/filles/T-lweeks.pdf
[ILest] 1-weeks.pdf
[Last accessed 07:10.2015].

Ann Ferguson & Rosemary Hennessy,

12 Ibid.

Temma Kaplan, "On the Socialist Origins of International Women's Day" Feminist Studies, Vol. 11, No. 1, 1985, pp. 163-171, available at http://www. jstor.org/stable/3180144 [Last accessed 8.10.2015]. Ann Ferguson & Rosemary Hennessy, "Feminist Perspectives on Class and Work" in Edward N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2010 http://plato.stanford. متاح عبر الرابط: dedu/archives/win/2010/entries/ /feminism-class [07/10/2015]

#### المرجع نفسه.

Kathi Weeks, "Life within and <sup>10</sup> against work: Affective labor, feminist critique, and post-Fordist politics", Ephemera: Theory and Politics in Organization, Vol. 7, Nr. 1, 2007, pp. http://www.jube. ephemerajournal.org/sites/default/ files/7-lweeks.pdf [07/10/2015]

Ann Ferguson & Rosemary  $^{11}$  . Hennessy

#### 1 المرجع نفسه.

Temma Kaplan, "On the Socialist <sup>13</sup> Origins of International Women's Day", Feminist Studies, Vol. 11, No. 1, 1985, متاح عبر الرابط: http://www.jstor.org/stable/3180144 [الزيارة اللخيرة في 108/19/2015 ووضعت الموجة النسوية الثانية ، المؤلفة من النسويين/ النسويات الماركسيين/ الماركسيات والتي يمكن القول إنّها أكثر راديكالية ، سلسلة من المقترحات المثيرة للاهتمام بشأن دور تقسيم العمل على أساس النوع الاجتماعي أو دور النساء كمجموعة ضمن نمط الإنتاج الرأسمالي. فبدلاً من مجرّد الإشارة إلى ضرورة تقاسم الأعمال المنزلية أو دفع مقابل لمن يقوم بها ، حاجج الباحثون/ الباحثات في هذا المجال بأنّ الأعمال المنزلية جزءٌ من إعادة الإنتاج الاجتماعي للنظام الرأسمالي ، يسمح بالتالي بإعادة إنتاج القوى العاملة على نحو مستمر وبأقل تكلفة ممكنة يتكبّدها الرأسماليون. وحاجج بعضهم أيضًا بأنّ المرأة تعاني "اغترابًا مضاعفًا" في النظام الرأسمالي ، وذلك لأنّه يتمّ استغلالها من خلال الترتيبات البطريركية والرأسمالية على حدٍ سواء، في حين ذهب آخرون إلى القول بأنّه قد حلّ محلّ السلطة البطريركية الخاصة ـ "نظامٌ بطريركيّ عام" يولّد لل وبير أيضًا العمل الأقلّ أحرًا الذي تتركّز فيه النساء العاملات."

وقد انتقد الأكاديميون/ الأكاديميات ما بعد البنيويين/ البنيويات التحليل النسوي الماركسي بسبب مقاربته الاختزالية المقتصرة على الاقتصاد وعدم إيلائه الهويات الاهتمام الكافي. من جهةٍ أخرى، عمل النسويون الماديون/ النسويات الماديات (الذين/ اللواتي يسعون/ يسعين إلى دمج التنظير النسوي الماركسي وما بعد الحداثي وما بعد الاستعماري) على الإبقاء على بعض عناصر هذا التحليل و فعلى سبيل المثال، وفقًا للمنظّرة كاثي ويكس أ، جاء إصرار الباحثات النسويات على أهمية العمل غير المادي في الإنتاج الرأسمالي واستحداث فئات جديدة كـ "العمل العاطفي" أو "العمل الوجداني" ليضفي إسهامات بالغة الأهمية في فهم أنظمة العمل الموجّه نحو الخدمات التي باتت تهيمن على نحوٍ متزايد على بعض الأنجاء في أوروبا وأميركا الشمالية وبعض أرجاء الشرق الأوسط.

وفي التفسير الكلاسيكي لدى فريدريك إنغلز، أدّى استحداث الملكية الخاصة إلى تبعية المرأة. وعلى الرغم من أنّ إنغلز حاجج بأنّ الرأسمالية تغتذي من تقسيم العمل على أساس النوع الاجتماعي، إلاّ أنّه أقرّ بأنّ النظام الرأسمالي يمنح المرأة أيضًا درجةً من الاستقلال عن الآباء في الأسرة، وذلك عبر تمكينها من الدخول إلى عالم العمل المأجور. وعلى الرغم من ذلك، شدّد إنغلز على أنّه لا يمكن تحقيق تحرّر المرأة، بسبب المشكلة التي يطرحها العمل المنزلي غير المأجور، إلاّ عند إضفاء الطابع الاجتماعي على الرعاّية في إطار نظام اشتراكي<sup>!!</sup>. بناءً على ـ ذلك، اعتبر الفيلسوف الألمانيُّ أنِّ مصالح نساء الطبقة العاملة تتماشى تمامًا " والأهداف والمطالب الأوسع الَّتي تنادى بها حركة الطبقة العاملة بشكل عام11. أمّا النشاط في سبيل عمل المرّأة في القرنين التاسع عشر والعشرينّ والـذي تجلِّي بأكبر وضُوح في إضراب العاملات في صناعة الملابس في الثامن من آذار / مارس 1857 فًى نيويـورك للمطالبـة بظـروف عمـل أفضـل13، فينتمـى علـى ما يبدو إلى هذه الرَّؤية القائلة بتوافق سهل لـ "قضيَّة المرأة" ضمن الْصراع الطبقى. من جهةٍ أخرى وبصورةٍ عامة، مُثّلت مطالب المرأة في الحركة العمالية المناديــة بترتيبـات عمـل أكثـر عـدلاً، سـواء فـى القطـاع الخـاص أم العـام، مصـادرَ للتوتّر وأدّت إلى توقّع ًالنسويات الوصول إليّ حل وسط<sup>1</sup>.



generally been sources of tension and led to expectations of compromise on the part of the feminists $^{14}$ .

The evolution of a capitalist mode of production, feminists point out, was predicated on the division of private and public, in other words on the creation of two apparently well-differentiated realms of public waged labor and private unpaid labor. Besides this division, capitalism and the so-called Industrial Revolution rested on an international division of labor, in which an industrializing core benefitted from hyperexploitative or coercive work practices in colonized or other peripheral areas that supplied agricultural goods and raw materials. In the case of colonized African states, not only did Europe intentionally underdevelop the continent but also "the colonial process, as it advanced, brought the women of the colonized people progressively down from a former high position of relative power and independence to that of 'beastly' and degraded 'nature'. Economic calculations initially denied slave women the position of mothers and wives and later pushed women in colonized territories out of waged labor into a position of formal dependence (and effectively into invisible unpaid work), through a process famously termed "housewifization" 16.

Since the 1960s, in industrialized countries, women entered male-dominated professions in an accelerated rhythm, challenging patriarchal preconceptions while nonetheless having to deal with obstacles such as acceptance or reconciliation of family life and work and failing to eradicate "occupational segregation"<sup>17</sup> and the double shift. Moreover, the majority of the working poor are women; they also hold the most precarious jobs. In a neoliberal economic context, service economies rely on flexible, deregulated labor. Manufacturing jobs are increasingly outsourced to the so-called developing world to increase production and drive down costs at the expense of workers' rights. The garment (sweatshop) industry employs predominantly women and is an example of the extremely negative consequences of this production model for workers 18, that has spread to several countries in the Middle East who not only employ the local poor but also import foreign labor. In addition, the capitalist models have led to the development of highly gendered global chains of care labor: professional and middle class women increasingly employ migrant women to do in-home care work and domestic labor, evident not only in some European and North American economies 19 but also in Lebanon, the Gulf states and several economies across the Arab world. This monetization of care work can be interpreted as the unfortunate resolution of the "double shift" issue in richer countries or families with means by precariously employing poorer women.

- <sup>16</sup> See for instance Clara Zetkin, "Lenin on the Women's Question" in The Emancipation of Women: From the Writings of VI Lenin, New York, International Publishers, 2011 [1966] available at: https://www.maxxists.org/ archive/zetkin/1920/lenin/zetkin1.htm [Last accessed 8.10.2015].
- Maria Mies, Patriarchy and accumulation on a world scale: Women in the international division of labour, London, Zed Books, 1994 (1985). p. 95.
- <sup>16</sup> **Ibid**, pp. 88-100.
- "Margarita Torre, "The Scarring Effect of "Women's Work": The Determinants of Women's Attrition from Male-Dominated Occupations" Social Forces, Vol. 14, No. 3-4, 2015, pp. 206-221, available at: http://sf.oxfordjournals.org/content/early/2014/05/19/sf.sou059.full last accessed 8.10.2015).
- <sup>10</sup> Stephanie Hepburn, "The Truth Behind Fast Fashion & Forced Labor", The Good Trade website, available at: http://www.thegoodtrade.com/ features/fast-fashion [Last accessed 8.10.2015].
- <sup>19</sup> Eleonore Kofman, Annie Phizacklea, Parvati Raghuram and Rosemary Sales, Gender, migration and welfare in Europe, London, Routledge, 2000.

انظر مثالث النظر مثالث النظر مثالث النظر مثالث النظر مثالث النظر مثالث النظر على النظر ال

متاح عبر الرابط: .https://www.marxists org/archive/zetkin/1920 /zetkinl.htm/lenin [الزيارة اللخيرة في 08/10/2015

Maria Mies, Patriarchy and <sup>15</sup> accumulation on a world scale: Women in the international division of labour, London, Zed Books, 1994

#### <sup>16</sup> المرجع نفسه، ص. 100-88.

[1985], p. 95

Margarita Torre, "The Scarring Effect <sup>17</sup> of "Women's Work": The Determinants of Women's Attrition from Male-Dominated Occupations", *Social Forces, Vol. 14*, No. 3-4, 2015, pp. 206-221, http://sf.oxfordjournals.org/content/early/2014/05/19/sf.sou059.full [108/10/2016]

Stephanie Hepburn, "The Truth <sup>18</sup>
Behind Fast Fashion & Forced Labor", متاح عبر
The Good Trade website الرابط: /The Good Trade website http://www.thegoodtrade.com/ الرابط: features/fast-fashion [108/10/2015]

Eleonore Kofman, Annie Phizacklea, <sup>19</sup> Parvati Raghuram and Rosemary Sales, Gender, migration and welfare in Europe, London, Routledge, 2000. يشير النسويون/ النسويات إلى أنّ تطوّر نمط الإنتاج الرأسمالي كان قائمًا على التقسيم بين الخاص والعام، أي بعبارة أخرى على ابتداع عالمين متمايزين غاية التمايز ظاهريًا: عالم العمل العام المأجور وعالم العمل الخاص غير المأجور. وإلى جانب هذا التقسيم، استند النظام الرأسمالي وما يُسمّى بالثورة الصناعية إلى تقسيم دوليٍّ للعمل، حيث استفادت النواة الصناعية من ممارسات العمل القسرية أو المفرطة في الاستغلال في المناطق البعيدة أو الخاضعة للاستعمار والتي وفرت السلع الزراعية والمواد الخام. ففي حالة الدول الأفريقية الخاضعة للاستعمار، لم تكتفِ أوروبا بعدم تطوير القارة بالحدّ المناسب عمدًا فحسب، بل إنّ "السيرورة الاستعمارية، في تقدّمها، انحدرت بالمرأة في الشعوب المُستَعمَرة منزليةٍ ذات 'طبيعة بهيمية' ومُذِلّة "أ. وقد حرمت الحسابات الاقتصادية في البداية الإماء من مكانة الأمهات والزوجات، لا بل دفعت في ما بعد أيضًا المرأة في الأقاليم الخاضعة للاستعمار خارج دائرة العمل المأجور إلى حالةٍ من التبعية الرسمية (ما يعني عمليًا الزجّ بالمرأة في دائرة العمل غير المأجور وغير المرئي)، وذلك عبر عملية اشتهرت باسم "فرض دور ربة المنزل".

منـذ سـتينيات القـرن التاسـع عشـر، دخلـت المـرأة فـي الـدول الصناعيـة عالـم . المهن التي يسيطر عليها الذَّكور بوتيرة سريعة، فتحدَّت التصوّرات البطريركيـة المسبقة لكِّنِّها اضطرت في الوقت عنه الي مواحهة عدد من العقبات، مثل القبول بالحياة الأسرية أو التوفيق بينها وبين العمل، وعدم القضاء على "العزل المهنى"<sup>17</sup>والعمل بمناوبة مزدوجة. وعلاوةً على ذلك، فإنّ غالبية الفقراء العاملين هم من النساء اللواتي يشغلن أقلّ الوظائف استقرارًا. وفي السياق الاقتصادي النيوليبرالي، تعتمـد اقتصادات الخدمـات على العمالـة المرنـة وغيـر الخاضعـة للضوابط التنظيمية. فيات يُعهد بالوظائف التصنيعية على نحو متزايد إلى ما يُسمّى بالعالم النامي، ما يقلّص التكاليف على حساب حقوق العمّال. ويوظّف قطاع صناعة الملابس (الذي يستغلُّ العمال) النساء في الغالب، مشكِّلاً مثالاً على العواقب السلبية للغاية التي يرتّبها هذا النموذج الإنتاجي على العمّال $^{18}$ وتجدر الإشارة إلى أنّ هذا النموذَّج انتشر في دول عدة في الشرق الأوسط، حيث لا يتمّ توظيف أبناء البلد الفقراء فحسب، بل يُتمّ استيراًد العمالة الأجنبية أيضًا. بالإضافة إلى ذلك، أدّت النماذج الرأسماليّة إلىٰ تطوير سلاسل عالميـة من العمل الرعائي قائمةٍ بدرجة عالية على أساس النوع الاجتماعي. فباتت نساء الطبقة الوسطى وحاملات الشهادات العلمية يوظَّفنَ على نحو متزايد النساء المهاجرات للقيام بالأعمال الرعائية في المنزل والأشغال المنزلية. وتتبدّى هذه الظاهرة لا في الاقتصادات الأوروبية والأميركية والشمالية فحسب<sup>19</sup>، بل أيضًا في لبنان ودول الخليج واقتصادات عديدة في كافة أنحاء العالم العربي. ويمكن تفسير إعطاء قيمة نقدية للعمل الرعائي على أنَّه حلُّ مؤسف لمسألة "المناوية" المزدوجة" في الدول الأغني أو الأسر المقتدرة من خلال استخدام النساء الأكثر فقرًا بوظيفة غير مستقرة.



Feminist political propositions on the question of waged work and the gendered division of labor have ranged from the classical demands for an end to wage discrimination and sexual harassment, to provocative demands of wages for housework<sup>20</sup>. For other feminists, thinking about care work has led to the emergence of a feminist moral theory called the "ethics of care", concerned with what makes actions morally right or wrong and an emphasis on the importance of response and conditions of vulnerability and inequality<sup>21</sup>.

Currently, in Lebanon, the majority of working women are employed in the informal sector, in agriculture, domestic work, social care, and NGOs forms of work that are often unwaged or unregulated by labor law. Women represent only 23% of the paid workforce and are discriminated against in term of employment opportunities, equality in wages, benefits, and sick and maternity leave. Working women often work "double shifts", since they also perform domestic work. A recent study<sup>22</sup> attested that women in different Lebanese communities perform most of the house work. Nonetheless, the pieces showed a correlation between a decrease of housework done and an increase in the number of women working in paid jobs. Still, access to paid work is not necessarily related to women's liberation but more to the economic situation of the household and a need to work "outside the house" (barrat al bayt). Women accessing the workforce have left a gap in the care duties, since they were expected to perform duties such as taking care of children, old and sick relatives. A lack of services from the state such as nurseries or homes for the elderly has led to the increasing mobilization of external help, in the form of migrant domestic workers (Syrian women as well as women from Sri Lanka, Ethiopia, and Bangladesh). Vast discrimination against these women (who constitute over 200,000 workers) persists both socially and legally, and the workers have been organizing themselves and demanding equal rights through unionization<sup>23</sup>.

- <sup>20</sup> Kathi Weeks, The problem with work: Feminism, Marxism, antiwork politics, and postwork imaginaries, Durham, Duke University Press, 2011, p. 13.
- <sup>21</sup> Estelle Ferrarese, "Vivre à la merci", Multitudes, Vol. 37-38, No. 2, 2009, pp. 132-141, available at: http://www.cairn.info/resume.php?ID\_ ARTICLE=MULT\_037\_0132 [Last accessed 8.10.2015].
- <sup>22</sup> Rima R. Habib, Iman A. Nuwayhid 6 Joumana S. Yeretzian, "Paid work and domestic labor in disadvantaged communities on the outskirts of Beirut, Lebanon", Sex Roles, Vol. 55, No.5-6, 2006, pp. 321-329, available at http://linkspringer.com/article/10.1007/ s11199-006-9086-z [Last accessed 10.10.2015].
- 2º Florence Massena, "Lebanese Domestic Workers to Unionize", Al-Monitor, [No Date], available at: http://www.al-monitor.com/pulse/ originals/2015/03/lebanon-domesticworkers-union-rights-fenasol-ilokafala.html# [Last accessed 15.10.2015].

- Kathi Weeks, The problem with <sup>20</sup> work: Feminism, Macxism, antiwork politics, and postwork imaginaries, Durham, Duke University Press, 2011, p. 13.
- Estelle Ferrarese, "Vivre à la merci", <sup>21</sup>
  Multitudes, Vol. 37-38, No. 2, 2009, pp.
  متاح عبر الرابط،
  http://www.cairn.info/resume.php?ID\_
  ARTICLE=MULT\_037\_0132
  [الزيارة اللخيرة في 08/10/2015]
- Rima R. Habib, Iman A. Nuwayhid <sup>22</sup> & Joumana S. Yeretzian, "Paid work and domestic labor in disadvantaged communities on the outskirts of Beirut, Lebanon", Sex Roles, Vol. 55, No.5-6, 2006, pp. 321-329 متاح عبر الراجد, المراجد المراجد المراجد والمراجد المراجد والمراجد والمراجد المراجد المرا
- Florence Massena, "Lebanese <sup>22</sup> Domestic Workers to Unionize", Al-Monitor, آاریخ النشر غیر مذکور)، متاج عبر الرابط: http://www.al-monitor.com/pulse/ originals/2015/03/lebanon-domesticworkers-union-rights-fenasol-ilo-#kafala.html [الزيارة اللخيرة في 15/10/2015]

لقد تراوحت المقترحات السياسية النسوية بشأن مسألة العمل المأجور وتقسيم العمل على أساس النوع الاجتماعي بين المطالب الكلاسيكية بوضع حدٍ للتفرقة في الأجور والتحرش الجنسي وتلك الاستفزازية المنادية بتقديم أجرٍ عن الأعمال المنزلية <sup>05</sup>. أمّا بالنسبة إلى نسوياتٍ أخريات، أدّى البحث في العمل الرعائي إلى ظهور نظريةٍ أخلاقيةٍ نسوية سُمّيت بـ"أخلاقيات الرعاية"، وهي نظريةٌ معنيةٌ بما يجعل من الأعمال أعمالاً صحيحةً أو خاطئةً أخلاقيًا وتركّز على أهمية الاستجابة وشروط الضعف وعدم المساواة."

حاليًا في لبنان، تعمل غالبية العاملات في القطاع غير النظامي والزراعة والعمل المنزلي والرعاية الاجتماعية والمنظّمات غيّر الحكومية - وهذه من أشكال العملّ التي غَالِبًا ما تكون غير مأجورة أو غير منظّمة بقانون العمل. كذلك، تمثّل النساء 23 في المئة فحسب من القوى العاملة المأجورة وبعانين من التمبيز ضدّهنّ في ما يتعلّق بفرص التوظيف والمساواة في الأجور والمزايا والإجازات المرَضِية وَاحازات الأمومة. علاوةً على ذلك، غالبًا مَا تعمل النساء العاملات بِ"مناوبات مزدوجة"، إذ يتولّين أيضًا العمل المنزلي. وقد أثبتَت دراسةٌ صدرت مؤخرًا<sup>22</sup> أنّ المرأة في مختلف المجتمعات اللبنانية تتولّى معظم الأعمال المنزلية. على الرغم من ذلك، أظهرت الدراسة وجود ارتباط بين انخفاض الأعمال المنزلية التي يتمّ تُولّيها وازدياد عدد النساء اللواتي يشغلن وظيفةً مدفوعة الأجر. لكن لا يتَّصَل الحصول على عمل مأجور بالضرورة بتحرّر المرأة، بل بالأحرى يوضع الأسرة الاقتصادي والحاجة إلى ألعمل ّ تخارج المنزل " (برّات البيت). وقد تركت المرأة التي باتت جزءًا من القوى العاملة فجوةً في واجبات الرعاية، حيث يُتوقّع منها تأدية بعض الواجبات مثل رعاية الأطفال والأقارب المسنّين والمريضين. وأدّى النقص في خدمات الدولة كدور الحضانة أو دور المسنّين إلى زيادة تعبئة المساعدة الخارجية التِّي تمثِّلت يعاملات المنازل المهاجرات (السوريات منهنّ وكذلك النساء من سريلانكا وإثيوبيا وبنغلاديش). ولا يزال التمييز الهائل بحقّ هؤلاء النساء (يبلغ عددهـنّ أكثر مـن مئتـي ألـف عاملـة) قائمًا اجتماعيًا وقانونيًا، وباتـت العامـلات ينظّمن أنفسهنّ ويطالبن بالمساواة في الحقوق من خلال الانخراط في النقابات<sup>23</sup>.

# Selected bibliography

Marie-Noëlle AbiYaghi, L'altermondialisme au Liban: un militantisme de passage. Logiques d'engagement et reconfiguration de l'espace militant (de gauche) au Liban, Université de Paris1-La Sorbonne, doctorat de science politique, 2013.

**Sonia E. Alvarez**, "Beyond NGOization? Reflections from Latin America", in *Theorizing NGOs: States, Feminism and Neoliberalism*, Durham, NC, Duke University Press, 2015.

**Kathryn Babayan** and **Asfaneh Najmabadi** (eds.), *Islamicate sexualities:* translations across temporal geographies of desire, Cambridge, Mass, Center for Middle Eastern Studies of Harvard University, 2008.

Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York, Routledge, 1990.

Anne Anlin Cheng, "Wounded Beauty: An Exploratory Essay on Race, Feminism, and the Aesthetic Question", *Tulsa Studies in Women's Literature*, 2000.

Mona Chollet, Beauté fatale. Les nouveaux visages d'une aliénation féminine, Paris, Zones, 2012.

**Jacqueline Comte**, "Decriminalization of Sex Work: feminist discourses in light of research", *Sexuality and Culture*, 2014.

**Danielle Haase-Dubosc, Maneesha Lal**, "De la postcolonie et des femmes: apports théoriques du postcolonialisme anglophone aux études féministes", *Nouvelles Questions Féministes*, 2006.

Patricia Hill Collins, "Learning from the outsider within: The sociological significance of black feminist thought", Social problems, Vol. 33, No. 6, 1986.

Andrea Cornwall and Nancy Linsdisfarne, (eds.), Dislocating Masculinity: Comparative Ethnographies. London, Routledge, 1994.

# مراجع مختارة

Kimberle Crenshaw, "Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of color", Stanford Law Review, Vol.43, No.6, 1991.

Cecily Devereux, "Hysteria, Feminism, and Gender Revisited: The Case of the Second Wave", English Studies in Canada, 2014.

Anne Fausto-Sterling, Sexing the body: gender politics and the construction of sexuality, Basic Books, 2000.

Mathew Gagne, "Queer Beirut Online: The Participation of Men in Gayromeo. com", Journal of Middle East Women's Studies, Vol. 8, No. 3, 2012.

Samar Habib, Female Homosexuality in the Middle East: Histories and Representations, New York, Routledge, 2007.

Sune Haugbolle, "The (Little) Militia Man: Memory and Militarized Masculinity in Lebanon", Journal of Middle East Women's Studies, Vol. 8, No. 1, 2012.

bell hooks, "Understanding patriarchy", The Will to Change: Men, Masculinity, and Love, New York, Atria Books, 2004.

**Gerald Hunt, Line Chamberland,** "Review: Is Sex Work? Re-Assessing Feminist Debates about Sex, Work, and Money", *Labour*, 2006.

Stevi Jackson, Sue Scott (Ed), Feminism and Sexuality: A Reader, Edinburgh University Press, 1996.

**Islah Jad**, "The NGO-Ization of Arab Women's Movements," in *Feminisms in Development: Contradictions, Contestations and Challenges*, Zed Books, 2007.

Julia R. Johnson, "Cisgender Privilege, Intersectionality, and the Criminalization of CeCe McDonald: Why Intercultural Communication Needs Transgender Studies", Journal of International and Intercultural Communication, Vol. 6, Issue 2, 2013.

Joy L Johnson, Robin Repta, "Sex and Gender," Designing and Conducting Gender, Sex, and Health Research, 2012.

Josée Johnston, Judith Taylor, "Feminist Consumerism and Fat Activists: A Comparative Study of Grassroots Activism and the Dove Real Beauty Campaign", Signs, Vol. 33, No. 4, 2008.

Suad Joseph, "Gender and relationality among Arab families in Lebanon", Feminist Studies, Vol 19, No.3, 1993.

Rachel Liebert, "Feminist Psychology, Hormones and the Raging Politics of Medicalization", Feminism Psychology, Vol. 20, No. 2, 2010.

**Ghassan Makarem**, "The Story of Helem", *Journal of Middle East Women's Studies*, Vol. 7, No. 3, 2011, pp. 98-112.

Joseph Massad, Desiring Arabs, Chicago, The University of Chicago Press, 2007.

Sofian Merabet, Queer Beirut, Austin, Texas, University of Texas Press, 2014.

**Dalya Mitri**, "From Public Space to Office Space: the professionalization/NGOization of the feminist movement associations in Lebanon and its impact on mobilization and achieving social change", *Civil Society Review*, Lebanon Support, Issue 1, 2015.

**Valentine Moghadam**, "Islamic Feminism and Its Discontents: Toward a Resolution of the Debate", *Signs: Journal of Women in Culture and Society*, Vol. 27, no. 4, 2002.

**Chandra Talpade Mohanty**, "Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial discourses", *Boundary*, Vol. 2, 1984.

Linda Nicholson, "Feminism in 'Waves': Useful Metaphor or Not?" in Carole R. McCann and Seung-Kyung Kim (Eds.) Feminist Theory Reader: Local and Global Perspectives, New York, Routledge, 2013.

Lahoucine Ouzgane (Ed), Islamic Masculinities, London and New York, Zed Books. 2006.

Khaled El-Rouayheb, Before Homosexuality in the Arab-Islamic World: 1500-1800, Chicago, University of Chicago Press, 2005.

Nawal al-Saadawi, Al-mar'ah wa al-jins [Women and Sex], Cairo, al-Mustqbal Publishing, fourth edition, 1990 (1969).

**Ahmad J. Saleh, Adriana A. Qubaia,** "Transwomen's Navigation of Arrest and Detention in Beirut: A Case Study", *Civil Society Review,* Lebanon Support, Issue 1, 2015.

**Hisham Sharabi**, *Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab Society*, Oxford, Oxford University Press, 1988.

**David Valentine**, *Imagining Transgender: An Ethnography of a Category*, Durham, Duke University Press, 2007.

Naomi Wolf, The Beauty Myth: How Images of Beauty are Used Against Women, New York, Harper Collins, 2002 (1991).

**Rebecca M. Young, Ilan H. Meyer**, "The Trouble with 'MSM' and 'WSW': Erasure of the Sexual-Minority Person in Public Health Discourse", *American Journal of Public Health*, Vol. 95, Issue 4, 2005.



