# Civils ociety Issue 4, vol.1-July, 2020 Review Social Science for Change



Co-Edited by Amreesha Jagarnathsingh, Maissam Nimer

Unravelling Histories of Displacement: The Protracted Refugeehood of Syrian Kurds in Istanbul In English and Arabic / Syrian Refugee Men in Za'tari Camp: Humanitarianism, Masculinities, and "Vulnerabilities" In English and Arabic / Beyond Humanitarian Relief: Social Networks and the Role of Shared Identity in Refugee Belonging and Support in Turkey In English and Arabic / Faith-Based Actors in Şanlıurfa, Turkey: Reducing Tensions Between Host Populations and Syrian Refugee Communities In English / "What We Lost in Syria, We Had Already Lost in Palestine:" Uncovering Stories Across Generations of Palestinian Women Born in Syria In English and Arabic



# CivilSociety Issue 4, vol.1 - July, 2020 Review — Social Science for Change

CHALLENGING "MIGRATION GOVERNANCE" IN THE MIDDLE EAST AND TURKEY: DYNAMIC POWER RELATIONS, CONTESTED INTERVENTIONS, AND INDIVIDUAL STRATEGIES

Co-Edited by Amreesha Jagarnathsingh, Maissam Nimer



Edited by:

Amreesha Jagarnathsingh, Maissam Nimer

Published by Lebanon Support, Beirut, 2020

ISSN: 2617-6025

Editorial Board:

Dr. Marie-Noëlle AbiYaghi: co-editor

Dr. Maissam Nimer: co-editor Dr. Sbeih Sbeih: co-editor

Léa Yammine: communication editor

Programmes Officer: Mia Boukhaled

Programmes Associate: Julia Wysocka El Haddad

Junior Researcher: Karen Rahmé

Translation: Chadia Nohra, Katia Oneissi

Copy-editing: Alex Ray, Chadia Nohra, Katia

Oneissi, Muriel Kahwaji Art direction: Léa Yammine

Graphic Design and Layout: Farah Rizk

This issue is published as part of a partnership with Ford Foundation on "Migration, Mobility, and Circulation in the Middle East: A Knowledge-For-Action agenda."

Lebanon Support © Beirut, July 2020. The views expressed in this publication are solely those of the author(s) and do not necessarily reflect the views of Lebanon Support or its partners. All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed, or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of brief quotations and referencing in critical reviews and articles, and certain other noncommercial uses permitted by copyright law.

#### About Lebanon Support

Lebanon Support is an action-oriented research centre. It is a multidisciplinary space creating synergies and bridging between researchers, experts, civil society actors, and activists. Lebanon Support aims to foster social change through innovative uses of social science, digital technologies, and publication and exchange of knowledge.

Our action-oriented programmes:

- Daleel Madani: the civil society network [daleel-madani.org]
- Civil Society Knowledge Centre: online research and information platform on civil society and public action issues [civilsocietycentre.org]
- Civil Society Incubator: tailored mentoring and support [csincubator.lebanonsupport.org]

#### About the Civil Society Review

Published by Lebanon Support, the Civil Society Review emphasises cutting-edge and critical transdisciplinary analysis in a wide range of topics relevant to social sciences. It offers a novel space where academics and practitioners converge to discuss theories and reflect on practices. It demonstrates a variety of perspectives through dynamic, historicised, and processual approaches to reflections on civil society action, and strategies in the region.

While we acknowledge the polysemy and controversy behind the concept of "civil society", and the often elusive opposition it displays, we are committed to producing original literature that both offers a reflection on civil society, particularly its contentious role and autonomy, as well as creates knowledge for what we hope can constitute tools for action and social change in the region. In this vein, the Civil Society Review, grounded in empirical research, aims at contributing to a theoretical production adopting a comparative approach among countries in the region and elsewhere. It hence focuses on the creation of a knowledge space for epistemological debates, theoretical usages, as well as empirical methodologies. The Civil Society Review produces evidence-based research and analysis, and disseminates findings and recommendations to promote civic engagement, shape policies, and stimulate debate within civil society spheres. In addition to its editorial board, the Civil Society Review draws expertise from practitioners, experts, researchers, and policy makers. First published in print, the Civil Society Review is made available online at a later stage.

For more information, visit: lebanonsupport.org

# Table of Contents

| P.08 | AMREESHA JAGARNATHSINGH |
|------|-------------------------|
|      | AND MAISSAM NIMER       |

- P<sub>94</sub> Meet the Co-Editors
- P.25 Meet the Authors
- P.28 Rethinking Top-Down Humanitarianism: Roles and Constraints of Solidarity Networks and Local Level Interventions
- Unravelling Histories of Displacement: The Protracted Refugeehood of Syrian Kurds in Istanbul
  - P.30 ADNAN KEĞI AND SAYGUN GÖKARIKSEL
- Syrian Refugee Men in Za'tari Camp: Humanitarianism, Masculinities, and "Vulnerabilities"
  - P48 LEWIS TURNER
- Beyond Humanitarian Relief: Social Networks and the Role of Shared Identity in Refugee Belonging and Support in Turkey
  - P.60 MICHAEL KAPLAN

Faith-Based Actors in Şanlıurfa, Turkey: Reducing Tensions Between Host Populations and Syrian Refugee Communities

P.76 ZEYNEP ŞAHIN MENCÜTEK

- P.98 Lives and Trajectories of Migrants: Negotiating, Subverting, or Resisting Restrictive Contexts
- What We Lost in Syria, We Had Already Lost in Palestine:" Uncovering Stories Across Generations of Palestinian Women Born in Syria
  - P.100 METTE EDITH LUNDSFRYD STENDEVAD

## Acknowledgements

We are grateful to all peer-reviewers for sharing their invaluable feedback to the papers in this special issue. We would also like to thank the contributors, for the pleasant collaboration over the past period. Furthermore, we are thankful for the Lebanon Support team and the Civil Society Review Editorial Board, for providing the opportunity to create this special issue, and for their patience and hard work. Lastly, we extend our thanks to Ford Foundation, for making this issue possible.

### Introduction

#### AMREESHA JAGARNATHSINGH, MAISSAM NIMER

CHALLENGING "MIGRATION GOVERNANCE" IN THE MIDDLE EAST AND TURKEY: DYNAMIC POWER RELATIONS, CONTESTED INTERVENTIONS, AND INDIVIDUAL STRATEGIES

This special issue aims to challenge the way in which migration is "governed" in the Middle East and Turkey. Migration governance entails the "norms and organisational structures which regulate and shape how states respond to international migration." The concept is generally employed normatively; it is believed to be inherently good and useful in enabling states to resolve migration "problems," related to refugee "crises" for example, in the most efficient way possible. Indeed, much practitioner and academic literature generally focuses on which characteristics constitute "good"

governance," "bad governance," or "good enough governance."3 Good, or good enough governance would be a prerequisite for economic and political development, whereas bad governance practices (such as corruption, lack of transparency, or limited accountability, among others) would indicate a state's "lack of development." In fact, perceived bad governance in Middle Eastern countries and Turkey, similar to some other countries in the "Global South,"5 would indicate "weakness" of states that are "unable" to impose their will to societies.<sup>6</sup> For this reason, these states are subjected to stricter controls, more rigid interventions, and an explicit political reform agenda through which transnational actors generally from "developed" countries can pass their normativities, with little regard to local contexts. These judgements contribute in concealing power dynamics

- 1 Alexander Betts, "Introduction: Global Migration Governance," in Alexander Betts (ed.) *Global Migration Governance*, Oxford, Oxford University Press, 2011.
- 2 Antoine Pécoud, Depoliticising Migration. Global Governance and International Migration Narratives, Hampshire, Palgrave, 2015.
- 3 Merilee Grindle, "Good Enough Governance Revisited," *Development Policy Review*, 2007, 25 (5), p. 553-574.
- 4 Robert Klosowicz, "The Problem of Bad Governance as a Determinant of State Dysfunctionality in Sub-Saharan Africa", *Politeja*, 2018, Vol. 56, p. 9-22.
- The terms "Global South" and "Global North," are by no means static concepts confined by geographical space. Generally, "Global South" refers broadly to the "Third World" or "developing" regions of Latin America, Asia, and Africa, while the "Global North" includes "western" regions such as Europe and North America.
- 6 Joel Migdal, Strong Societies and Weak States: State-Society Relations and State Capabilities in the Third World, Princeton: Princeton University Press, 1988.

that underlie the governance of migration. Furthermore, they fail to question who has the ultimate decision-making power and legitimacy to determine the ground rules of what constitutes good governance.

While the term "migration governance" can be used in a less-normative manner, to describe existing patterns of cooperation, 7 it nonetheless presents several limitations. For example, relying on Westphalian notions on state sovereignty, the state is often analysed as a "unitary rational actor with functioning policymaking and bureaucratic apparatuses, clearly defined national borders, and a coherent sense of national identity."8 In reality, however, whether in the Global South or North, rationality is rarely the only notion informing policy making: government tiers and political actors may adopt varying stances on migration governance, which more often comes down to an accumulation

of *ad hoc* policies, that eventually may or may not accumulate into a coherent framework.

Moreover, the concept of migration governance oversees the fact that in many Middle Eastern contexts, notably following Palestinian, Iraqi, and Syrian displacement, states initially adopted a laissez-faire migration governance strategy: the "governance of no governance." Arguably, an absence of strategic decision-making could indicate a state's passivity, or even indifference, towards migratory phenomena – whereby it cannot be denied that, in reality, states in the region host millions of refugees, 10 unlike many countries in the Global North. However. a lack of coherent migration governance strategies could also be analysed as a softpower approach, as a means to implicitly serve political agendas - which can include a securitisation of migration policies, financial support, the externalisation of European

<sup>7</sup> Alexander Betts, op.cit., 2011.

<sup>8</sup> Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, "The Migration State in the Global South: Nationalizing, Developmental, and Neoliberal Models of Migration Management", *International Migration Review*, 2019; Kenneth Waltz, *Theory of International Politics*, Reading, MA, Addison-Webley, 1979, p. 111–14; James Hollifield, "The Emerging Migration State," *International Migration Review*, 2004, 38(3), p. 885-912.

<sup>9</sup> Compare Karim El Mufti, "Official response to the Syrian refugee crisis in Lebanon, the disastrous policy of no-policy," *Civil Society Knowledge Centre*, Beirut, Lebanon Support, 2014.

<sup>10</sup> In this special issue, we use the term "migrants" to indicate people who moved, whether voluntarily or not. We use the term "refugee," as well, whereby it should be noted that, in many cases, the individuals might not be formally recognised by the state as such. As Osseiran notes in this issue's Postface, "the figure of the refugee that emerges, is one close to that of the migrant labourer — both characterised by being permanently temporary, generally without recourse to any long-term status."

borders, or accession to the European Union (EU).

Some scholars, however, have contested whether international migration can in fact be controlled, at all, 11 or emphasise states' lack of power to implement migration policies. 12 Others even point out the counterproductive effects of seemingly "tightened governance," 13 which overlooks, for example, the fact that interrupting circulation flows rather increases the permanent settlement of foreigners. This "now or never" migration can capture individuals in their host country, but, moreover, can push them into situations of irregularity. 14 Increased restrictions in migration policies furthermore tend to

overlook the *de facto* dependence on an informal labour sector, or the emergence of unofficial – if not criminal – broker mechanisms, which often engage migrants in exploitative structures. <sup>15</sup> Academics, adopting a Marxist approach towards migration governance, highlight the fact that migration governance can feed into exploitation through processes of racialisation, labour subordination, class formation, and discourses on "illegal aliens," <sup>16</sup> as will be argued by Souad Osseiran in the Postface of this issue.

Alternatively, the concept of "multilevel migration governance" challenges normative definitions of States as the main actors in migration governance and

- Jagdish Bhagwati, "Borders Beyond Control," *Foreign Affairs*, Council on Foreign Relations, 2003, available at: https://www.foreignaffairs.com/articles/2003-01-01/borders-beyond-control [last accessed on 20 April 2020]; Stephen Castles, "Why Migration Policies Fail," *Ethnic and Racial Studies*, 2004, 27(2), p. 205–227; James Hollifield, Philip Martin, Takeyuki Tsuda & Wayne Cornelius (eds.), *Controlling Immigration: A Global Perspective*, Stanford, Stanford University Press, 2004.
- 12 James Hollifield, op.cit., 2004.
- 13 Mathias Czaika and Mogens Hobolth. "Do Restrictive Asylum and Visa Policies Increase Irregular Migration into Europe?" *European Union Politics*, 2016, 17(3), p. 345–65; Douglas Massey and Karen Pren, "Unintended consequences of US immigration policy: Explaining the post-1965 surge from Latin America," *Population and Development Review*, 2012, 38(1), p.1–29.
- 14 Hein de Haas, Stephen Castles and Mark Miller, *The Age of Migration: International Population Movements in the Modern World*, New York, The Guilford Press, 6th edition, 2020 [first published in 1993].
- Dennis Broeders and Godfried Engbersen, "The Fight Against Illegal Migration Identification Policies and Immigrants' Counterstrategies," *American Behavioral Scientist*, 2007, Vol. 50 (12), p. 592-609; Mathias Czaika and Mogens Hobolth, *op.cit.*, 2016; Lebanon Support, "Formal Informality, Brokering Mechanisms, and Illegality. The Impact of the Lebanese State's Policies on Syrian Refugees' Daily Lives," *Civil Society Knowledge Centre*, Beirut, Lebanon Support, 2016.
- 16 Nicholas De Genova, Working the Boundaries: Race, Space, and "Illegality" in Mexican Chicago, Durham, NC, Duke University Press, 2005.

considers alternative approaches to statesociety relations, 17 as it entails a system of continuous negotiation, whereby governance authority is not only dispersed vertically among state actors in different governmental tiers, but also horizontally, across non-state actors, such as civil society, or security assemblages.<sup>18</sup> Although this architecture indeed seems better fit in Middle Eastern and Turkish contexts, given that it captures hybrid forms of governance between state and non-state, or formal and informal actors, it should be noted that the different levels are by no means clearly definable, but rather indicate a complex migration regime. Importantly, multi-level migration governance nevertheless assumes a top-down approach, and appears to focus on formal initiatives over informal ones.

On the one hand, it can be argued that multi-level migration governance facilitates a fragmented governance framework, which arguably serves states' interests. <sup>19</sup> On the other hand, whereas states are in

charge of facilitating mechanisms through which refugees and migrants have access to territory and protection, states' actions are themselves, contingent on trends on "imperial collapse and decolonisation; idealies of developmentalism; and the global rise of deregulation and commodification" and are therefore increasingly shaped by transnational actors (e.g. international donors). State power is then being progressively redeployed away from national entities to intra- and supranational ones.

Further, a variety of state and non-state actors receive monetary funding by international donors to provide services for refugees and migrants. In the associative sector, which provides services typically offered by states, this not only created a market economy, reinforcing dependency structures on international donors, <sup>21</sup> but "trapped" civil society actors in implementing roles, as well. <sup>22</sup> States, in that case, navigate between the anticipation of (or even dependence on) foreign funds,

<sup>17</sup> Migdal, op.cit., 1988.

<sup>18</sup> Ian Bache and Matthew Flinders, "Themes and Issues in Multi-Level Governance," in Ian Bache and Matthew Flinders (eds.), *Multi-level Governance*, Oxford: Oxford University Press, 2005.

<sup>18</sup> Alexander Betts, op.cit., 2011.

<sup>20</sup> Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, op.cit., 2019.

<sup>21</sup> Sbeih Sbeih,"Les projets collectifs de développement en Palestine : Diffusion de la vulgate néolibérale et normalisation de la domination," *Civil Society Knowledge Centre*, Beirut, Lebanon Support, 2018.

<sup>22</sup> Marie-Noëlle AbiYaghi, Léa Yammine and Amreesha Jagarnathsingh," Civil Society in Lebanon: The Implementation Trap," Civil Society Knowledge Centre, Beirut, Lebanon Support, 2019.

while trying to maintain their sovereignty.<sup>23</sup> In turn, migrants become passive recipients of services that are envisaged for them, rather than actively being involved or represented in decision-making processes. Lastly, exceeding this neoliberal doxa, academics note migration governance also as "a means of forcibly constituting national populations in an attempt to create ethnoreligious homogeneity," or, for example, to enforce "affiliation" with regimes in power.

In an attempt to challenge how "governance" materialises in reality in the Middle East and Turkey, this issue goes beyond binary oppositions of "good" or "bad" governance in "weak" or "strong" states, but rather questions the mere perception of "crises" that need top-down management. The 10 papers included stem from a variety of disciplines, theoretical backgrounds, and research methods. The majority of papers revolve around the experiences of, or interventions targeting Syrians, who constitute the most recent and substantial group of displaced in the Middle East and Turkey. Some papers examine Palestinian or Kurdish migratory experiences, as well. The individual trajectories, as well as

organisational interventions and responses, are analysed in geographical spaces of the Middle East (Lebanon, Jordan, Egypt), Turkey, as well as some European countries (including Denmark, Germany). Lastly, this issue also takes into account the experiences of other migrants, such as domestic and construction workers.

As will be argued below, all papers, both explicitly or implicitly, challenge the way in which migration is governed in the Middle East and Turkey. They explore how, at all levels, agency is articulated, shaped, and continuously adjusted in migration processes. In doing so, they bring to the forefront a rather complex, dynamic aspect of power relations and hierarchies between actors at various levels. As such, although the outline of this issue is organised through different levels of analysis (namely subnational, individual, and national or supranational, respectively), it by no means intends to present them as distinguishable levels of migration governance. Instead, it seeks to explore the nature of interactions between the levels, and the way in which actors engage in networks of governance, as part of a complex reality.

<sup>23</sup> Michel-Rolph Trouillot, "The anthropology of the state in the age of globalization." *Current Anthropology*, 2001, Vol. 42, p.125-138.

Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, op.cit., 2019; Heather Rae, State Identities and the Homogenisation of Peoples, Cambridge, Cambridge University Press, 2002; Darshan Vigneswaran, Territory, Migration and the Evolution of the International System, London: Palgrave Macmillan, 2013.

#### Rethinking Top-Down Humanitarianism: Roles and Constraints of Solidarity Networks and Local Level Interventions

The first section of this issue challenges the top-down character of local level initiatives by humanitarian and faith-based actors, in their effort to "govern" migration. It explores how some initiatives, upon closer scrutiny, seem to perpetuate structural inequalities, thereby defeating their selfproclaimed purposes. Lewis Turner, for example, highlights how refugee men, particularly single men, do not seem to be the focus of most humanitarian organisations in Za'atari camp in Jordan. His paper explores humanitarian workers' understanding of Syrian men and masculinities as a "challenge," and argues that humanitarian actors' work can center around their own values and understandings of "vulnerability," rather than the priorities of refugees. In doing so, humanitarian interventions can perpetuate inequalities of power and social injustice.

Existing or emerging networks of solidarity, which often remain invisible and understudied, would present alternatives to humanitarianism. Going beyond the logic of victimisation prevalent in humanitarian interventionism, such (in)formal networks and shared social spaces<sup>25</sup> in which migrants and refugees actively participate, generally provide for more horizontal relations of mutual support, and can play important roles in their integration into host societies. Towards this end, Michael Kaplan argues that shared modes of association, such as religion, can offer generative insight into processes of agency and emplacement among refugees, and can shape relationships, new forms of identities, and solidarities. As such, he steers away from victimising aidprovider and aid-receiver relationships, but emphasises these networks' fluctuating roles and responsibilities.

However, the role of religion or ethnicity as unifying factors should not, by any means, be glorified or idealised. By analysing the daily struggles, aspirations, and longings of Syrian Kurdish migrants in Turkey, Adnan Keği and Saygun Gökarıksel demonstrate how the formation of solidarity relations between internally displaced Turkish Kurds and recently arriving Syrian Kurds is not

Elena Fiddian-Qasmiyeh, "Refugee-refugee relations in contexts of overlapping displacement," website, *International Journal of Urban and Regional Research*, 2016, available at: https://www.ijurr.org/spotlight-on/the-urban-refugee-crisis-reflections-on-cities-citizenship-and-the-displaced/refugee-relations-in-contexts-of-overlapping-displacement/; Firat Genç, "Migration as a Site of Political Struggle. An Evaluation of the Istanbul Migrant Solidarity Network," *Movements. Journal for Critical Migration and Border Regime Studies*, 2017, Vol. 3(2), p.117-132.

at all a straightforward process. In fact, it is a process full of tensions, dilemmas, and challenges, arising from social differences and hierarchies of class, gender, and ethnicity. In the same vein, Zeynep Şahin Mencütek highlights the shortcomings of interventions, even when local and refugee-led, as she explores the mechanisms and strategies used by Syrian faith-based actors, and their interactions with Turkish authorities in order to "prevent violence." Her case study of Şanlıurfa, a Turkish border city, illustrates how Syrian faith-based actors, in their attempts to reduce tensions, can implicitly serve the Turkish state's priorities of controlling Syrian presence, rather than actively negotiate in setting priorities to advance Syrians' access to rights.

Nevertheless, although the papers in this section acknowledge the increased influence of non-state actors, none of the papers received analyse challenges experienced by activists, grassroot movements, instituted resistances, and mobilisations – whether they are operating from their host country, home

country, or in transnational dimensions between both. It would be interesting, in further research, to consider how these initiatives are rooted in society, how they relate with their "beneficiaries," and whether or not they manage to inform institutional or policy reform.

#### Lives and Trajectories of Migrants: Negotiating, Subverting, or Resisting Restrictive Contexts

The second section in this issue centers around the impact of restrictive migration "governance," policies, or a lack thereof, at the individual level. Using a variety of participatory research methods, the papers explore refugees' and migrants' everyday struggles and negotiations in settling in varying host countries, and place these in larger contexts of consecutive displacement, or "permanent temporariness."

Indeed, when analysing migration governance, it is essential to acknowledge migrants as autonomous individuals<sup>26</sup> that have aspirations, needs, and desires,<sup>27</sup> who,

Yann Moulier Boutang, "Europa, Autonomie der Migration, Biopolitik," in Marianne Pieper, Thomas Atzert, Serhat Karakayalı, and Vassilis Tsianos, Campus Verlag, Empire und die biopolitische Wende: Die internationale Diskussion im Anschluss an Hardt und Negri, 2006, p. 169-80; Dimitris Papadopoulos, Niamh Stephenson and Vassilis Tsianos, "Escape Routes: Control and Subversion in the Twenty-First Century", London; Ann Arbor, MI, Pluto Press, 2008; Sabine Hess, "Border Crossing as Act of Resistance: The Autonomy of Migration as Theoretical Intervention into Border Studies," in Martin Butler, Paul Mecheril, and Lea Brenningmeyer (eds.), Resistance: Subjects, Representations, Contexts, Bielefeld: Transcript Verlag, 2017, p. 87-100.

Nicola Genova, "The Incorrigible Subject: The Autonomy of Migration and the US Immigration Stalemate," in Andreas Oberprantacher, Andrei Siclodi (eds.) Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices, Palgrave Macmillan, London, 2016.

moreover, develop mechanisms to navigate or resist restrictive migration policies. Towards this end, the papers of Mette Edith Lundsfryd Stendevad and Ruba Totah present narratives of displaced Palestinian women from Syria (Lundsfryd Stendevad) and Syrian and Palestinian Syrian artists (Totah) who migrated across the Middle East and Europe in order to navigate structural discriminative settings in different national contexts. In this sense, Lundsfryd Stendevad and Totah, while highlighting migrants' continuous struggle to negotiate the right to belong in a host country, as well as the right to return to their home countries, are no exception. However, Lundsfryd Stendevad reveals how such challenges can reverberate over multiple generations, and can be juxtaposed by intersecting challenges of being stateless, female, and refugee. Totah, instead, emphasises on processes of "home-making," by illustrating how cultural institutions and relational dynamics come together and influence disentanglement processes from prior social networks and political understandings. As such, she underlines the significant role that subnational actors can play in shaping migrants' experiences.

At the same time, migrants' strategies and practices of negotiation and resistance may challenge established orders of knowledge, and clash with logistical rationalities of governance systems managing the terms and conditions for refugee inclusion into the host society.<sup>28</sup> Towards this end, Jennifer Gordon, through a discussion with Alia Hindawi, an advocate for the rights of migrant and refugee workers in the Middle East, explores interactions between the kafala (migrant sponsorship) system, and formal and informal structures on the transnational, national, subnational, and individual level - in order to fully understand exploitative structures engaging migrant workers in Jordan. Importantly, Hindawi argues that allowing the civil society actors a bigger space to operate, as well as increasing accountability of international financial institutions and multinational firms, could contribute to counter the exploitation of migrants.

Lastly, the section shed light on the limited extent to which migration policies, as well as local level interventions, take into account diversity of individual motivations and trajectories within wider macro-social structures based on ideologies, religion,

Moritz Altenried, Manuela Bojadžijev, Leif Höfler, Sandro Mezzadra and Mira Wallis, "Logistical Borderscapes: Politics and Mediation of Mobile Labor in Germany after the 'Summer of Migration'," *South Atlantic Quarterly*, 2018, Vol.117 (2), p. 291–312.

class, gender, or ethnicity.<sup>29</sup> However, while the papers illustrate how migrants adjust their trajectories in order to "integrate" in host communities and how agency is produced, they merely hint at the existence or emergence of informal structures. Similarly, the (un)intended effects of broker mechanisms on the integration process, as well as a critical re-evaluation of the concept of "integration" deserves more attention in further research. In order to deconstruct victimising or criminalising narratives on migrants and refugees, it is worthwhile to further investigate how migrants and refugees construct their own narratives and forms of knowledge in new spaces.

#### Navigating (Supra)National Agendas: Conflicting Priorities and Bargaining Power

The third and last section of this issue provides insight into the significant role of transnational actors in shaping migration "governance." Scholars have emphasised the need to renounce general conceptions of the "migration state" which are predominanty suited to advanced liberal democracies, and urge to consider alternative forms of

migration management regimes outside the Global North. As such, rather than feeding into "weak state" perspectives, in which states in the Global South would depend on supranational financial support from the Global North, the papers in this section, by Nefise Ela Gökalp Aras and Clothilde Facon, instead, illustrate governance modalities in which state and non-state actors can interact, thereby challenging normativities of migration governance and dominant assumptions on what constitutes a "weak" state. 32

Importantly, they emphasise the dynamic character of emerging power relations between subnational, national, and supranational institutions, that is contingent on changing contexts over time. Gökalp Aras sheds light on recent changes in Turkey's border governance, and highlights how non-state actors, such as (I)NGOs, have assumed changing roles in border management processes. Nonetheless, she questions to what extent non-state actors, mainly (I)NGOs, are given space to operate, as they are mainly delegated to deliver the "care" functions by implementing service provisions, while

<sup>29</sup> Joey Ager, Faith, Secularism, and Humanitarian Engagement: Finding the Place of Religion in the Support of Displaced Communities, NY, Palgrave Macmillan, 2015.

<sup>30</sup> James Hollifield, op.cit., 2004.

Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, op.cit., 2019.

Jamil Mouawad,, and Hannes Baumann. "Wayn Al-Dawla?: Locating the Lebanese State in Social Theory." *Arab Studies Journal*, 2017. Vol.25 (1),2017, 66 – 90.

the state retains "control" functions of regulation. This illustrates how non-state actors have to navigate the limitations of freedom of association, and (shrinking) spaces for civil society.

In contrast, Clothilde Facon argues how states, in fact, can capitalise on the governance of refugee "crises," and gain bargaining power in negotiations with supranational actors. She highlights the change in these interactions, by analysing the refugee response in Lebanon in terms of reception, employment, education, and return. In doing so, her research challenges the traditional conception that "structural inequality inevitably underpins North-South relations," by demonstrating a multifaceted relationship between the state and the supranational agenda, revealing a complex interplay of gain and losses on both sides. In this case, evolving dynamic power relations emerge whereby states are able to challenge supranational agendas.

Whereas both papers shed light on ways through which policies adopted in the region have managed people on the move, little significance is paid to the extent to which they are in accordance with human rights. Moreover, the emergence of assemblages, and how these might be informed by clientelist practices – for example based on ethnic, primordial, sectarian, or other identities – remains unexamined.

#### Localised Knowledge Production in the Global South: The Need for Grounded Analyses

The cross-cutting theme in this special issue appears to be the emphasis on mechanisms through which (non-)state actors in the Middle East and Turkey challenge topdown migration governance strategies be it humanitarian interventions, national state policies, or the supranational order. Importantly, the papers illustrate that in reality, networked modes of governance exist in which a pluriformity of actors interact, and continuously negotiate their roles in society. Hence, the issue calls for a broader, less normative, and bottom-up perspective on migration governance, in which the articulation of agency processes at all levels remains central.

Towards this end, the papers of Kaplan, Şahin Mencütek, and Keği and Gökarıksel highlight the role of solidarity networks in creating more equal support systems at the local level, and invite revisiting their challenges and constraints. Other papers, instead, focus on the individual strategies to navigate increasingly restrictive contexts (Lundsfryd Stendevad, Totah, Gordon), or illustrate how states interact and negotiate with supranational bodies (Facon, Gökalp Aras). These findings, at least to a certain extent, favour more grassroots, tailored, and locally grounded interventions over global initiatives, and invite to rethink

"weak" state perspectives. This issue thus argues for a re-evaluation of migration governance strategies at the supranational level, with more careful attention to the national, local and individual levels and their caveats. This underlines the importance of local knowledge production in the Global South. In particular, knowledge produced using participatory research methods, could provide a space for the displaced to voice their experiences and priorities, and inform sound policy-making.

Indeed, currently, there are over 70 million forcibly displaced individuals world wide, of which 84% live in the Global South.<sup>33</sup> The Middle East and Turkey are currently both the largest source and largest recipients of refugees globally.<sup>34</sup> Yet, most migration theories and subsequent policies are almost exclusively derived from studies in "advanced," high-income countries in the

Global North, with a favourable bias towards liberal democratic states. Thus, findings cannot be transferred to current realities in countries of the Global South. Some concepts have largely assumed migration from developing to developed countries, as is the case for push and pull factors, for facilitators and barriers of integration, or for theories about migration drivers — whereby migration is explained by wage differentials. As such, in essence, they fail to shed light on the integration of migrants into "developing" countries, or South-to-South migration.

Indeed, there are differences between the Global North and Global South that ought to be considered in terms of migration management, networks of governance, border enforcement, rights protection regime, level of formality-informality, and different histories of migration.<sup>39</sup> As

United Nations High Commissioner for Refugees, *UNHCR Figures at a Glance*, website, 19 June 2019, available at: https://www.unhcr.org/figures-at-a-glance.html [last accessed 20 March 2020].

Forced Migration Review, "Displacement in the Middle East," Website, *Forced Migration Review*, 2017, available at: https://www.fmreview.org/middle-east-cfa [last accessed 20 April 2020].

<sup>35</sup> Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, op.cit., 2019.

<sup>36</sup> Guido Dorigo and Waldo Tobler, "Push-Pull Migration Laws," *Annals of the Association of American Geographers*, 1983, Vol. 73 (1), p. 1-11.

In line with, following a neoclassical economic approach: Lewis Arthur, "Economic development with unlimited supplies of labor," *The Manchester School of Economic and Social Studies*, 1954, Vol. 22, p. 139-191; Gustav Ranis, and John Fei. "A theory of economic development," *American Economic Review*, 1961, Vol. 51, p. 533-565; John Harris, and Michael Todaro, "Migration, unemployment, and development: A two-sector analysis," *American Economic Review*, 1970, Vol. 60, p. 126-142.

<sup>38</sup> Stephanie Nawyn, "New Directions for Research on Migration in the Global South," *International Journal of Sociology*, 2016, Vol. 46 (3), p. 163-168.

migrant and refugee realities are entangled with and reflect on the existing social, economic, and political transformations taking place in both receiving and sending countries, 40 there is a need to place migrants in the larger context of life in the Middle East and Turkey. Yet, this region has only recently joined the multitude of empirical testing grounds for migration concepts and theories. Local input, too often, remains invisible in the global migration debates, public discourses, and academic literature. Although this topic in itself deserves a new discussion, this could be attributed to limited research funding and training in the region, and funding from abroad generally appears to be geared towards production of reports, rather than in-depth analyses and theory development. Therefore, this special issue is particularly invested in furthering efforts in localised knowledge production and providing an exchange platform for emerging researchers.

In this vein, in order to contribute to more nuanced conceptualisations of migration governance, and to bring theories in migration studies into dialogue with local contexts and South-South migration, Souad Osseiran's Postface paper outlines how the status of refugee is formulated due to different histories of migration and state formation in the Middle East and Turkey, and explores the ways in which migrants' and refugees' presence is portrayed as "permanently temporary." In the process, she ties the multiplicity of statuses developed for migrants, but more importantly, the conditions of presence for refugees, to the underlying labour market relations impacting Syrian refugee presence. Here, unpacking refugee incorporation into local economies as surplus labour serves to highlight the economic underpinnings of migration and asylum policies and politics. In light of this context, she argues that the Syrian refugee presence in countries across the Middle East and Turkey has been constituted as temporary, tying their position as a precarious and exploitable labour power.

This issue seeks to challenge migration governance as theorised in the Global North, by exploring the nature, roles, and limitations of actors involved, the top-down character of initiatives, underlying power dynamics, and agency produced at all levels, with particular attention to local contexts in the Middle East and Turkey. As

<sup>39</sup> Stephanie Nawyn, op.cit., 2016.

<sup>40</sup> Stephen Castles, Derya Özkul, and Magdalena Arias Cubas (eds.) Social Transformation and Migration: National and Local Experiences in South Korea, Turkey, Mexico and Australia, London, Palgrave Macmillan UK, 2015.

such, the issue underlines the importance of contextualised knowledge-production, that is grounded in local contexts, with specific attention to bottom-up and grassroot initiatives.

#### **Bibliography**

Marie-Noëlle Abi Yaghi, Léa Yammine and Amreesha Jagarnathsingh,» Civil Society in Lebanon: The Implementation Trap,» Civil Society Knowledge Centre, Beirut, Lebanon Support, 2019.

Fiona Adamson and Gerasimos Tsourapas, "The Migration State in the Global South: Nationalizing, Developmental, and Neoliberal Models of Migration Management", *International Migration Review*, 2019.

Joey Ager, Faith, Secularism, and Humanitarian Engagement: Finding the Place of Religion in the Support of Displaced Communities, NY, Palgrave Macmillan, 2015.

Moritz Altenried, Manuela Bojadžijev, Leif Höfler, Sandro Mezzadra and Mira Wallis, "Logistical Borderscapes: Politics and Mediation of Mobile Labor in Germany after the 'Summer of Migration'," *South Atlantic Quarterly*, 2018, Vol.117 (2), p. 291–312.

Lewis Arthur, «Economic development with unlimited supplies of labor,» *The Manchester School of Economic and Social Studies*, 1954, Vol. 22, p. 139-191.

Ian Bache and Matthew Flinders, "Themes and Issues in Multi-Level Governance," in Ian Bache and Matthew Flinders (eds.), *Multi-level Governance*, Oxford: Oxford University Press, 2005.

Alexander Betts, "Introduction: Global Migration Governance," in Alexander Betts (ed.) *Global Migration Governance*, Oxford, Oxford University Press, 2011.

Jagdish Bhagwati, "Borders Beyond Control," *Foreign Affairs*, Council on Foreign Relations, 2003, available at: https://www.foreignaffairs.com/articles/2003-01-01/borders-beyond-control [last accessed on 20 April 2020].

Dennis Broeders and Godfried Engbersen, "The Fight Against Illegal Migration — Identification Policies and Immigrants' Counterstrategies," *American Behavioral Scientist*, 2007, Vol. 50 (12), p. 592-609.

Stephen Castles, "Why Migration Policies Fail," Ethnic and Racial Studies, 2004, 27(2), p. 205-227.

Stephen Castles, Derya Özkul, and Magdalena Arias Cubas (eds.) Social Transformation and Migration: National and Local Experiences in South Korea, Turkey, Mexico and Australia, London, Palgrave Macmillan UK, 2015.

Mathias Czaika and Mogens Hobolth. "Do Restrictive Asylum and Visa Policies Increase Irregular Migration into Europe?" *European Union Politics*, 2016, 17(3), p. 345–65.

Nicholas De Genova, "The Incorrigible Subject: The Autonomy of Migration and the US Immigration Stalemate," in Andreas Oberprantacher, Andrei Siclodi (eds.) Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices. Palgrave Macmillan, London, 2016.

Nicholas De Genova, Working the Boundaries: Race, Space, and "Illegality" in Mexican Chicago, Durham, NC, Duke University Press, 2005.

Guido Dorigo and Waldo Tobler, "Push-Pull Migration Laws," Annals of the Association of American Geographers, 1983, Vol. 73 (1), p. 1-11.

Karim El Mufti, «Official response to the Syrian refugee crisis in Lebanon, the disastrous policy of no-policy,» Civil Society Knowledge Centre, Beirut, Lebanon Support, 2014.

Elena Fiddian-Qasmiyeh, "Refugee-refugee relations in contexts of overlapping displacement," website, *International Journal of Urban and Regional Research*, 2016, available at: https://www.ijurr.org/spotlight-on/the-urban-refugee-crisis-reflections-on-cities-citizenship-and-the-displaced/refugee-refugee-relations-in-contexts-of-overlapping-displacement/.

Forced Migration Review, "Displacement in the Middle East," Website, Forced Migration Review, 2017, available at: https://www.fmreview.org/middle-east-cfa [last accessed 20 April 2020].

Firat Genç, "Migration as a Site of Political Struggle. An Evaluation of the Istanbul Migrant Solidarity Network," *Movements. Journal for Critical Migration and Border Regime Studies*, 2017, Vol. 3(2), p.117-132.

Merilee Grindle, "Good Enough Governance Revisited," Development Policy Review, 2007, 25 (5), p. 553-574.

Hein de Haas, Stephen Castles and Mark Miller, *The Age of Migration: International Population Movements in the Modern World*, New York, The Guilford Press, 6th edition, 2020 [first published in 1993].

John Harris, and Michael Todaro, "Migration, unemployment, and development: A two-sector analysis," *American Economic Review*, 1970, Vol. 60, p. 126-142.

Sabine Hess, «Border Crossing as Act of Resistance: The Autonomy of Migration as Theoretical Intervention into Border Studies,» in Martin Butler, Paul Mecheril, and Lea Brenningmeyer (eds.), *Resistance: Subjects, Representations, Contexts*, Bielefeld: Transcript Verlag, 2017, p. 87-100.

James Hollifield, "The Emerging Migration State," International Migration Review, 2004, 38(3), p. 885-912.

James Hollifield, Philip Martin, Takeyuki Tsuda & Wayne Cornelius (eds.), *Controlling Immigration: A Global Perspective*, Stanford, Stanford University Press, 2004.

Robert Klosowicz, "The Problem of Bad Governance as a Determinant of State Dysfunctionality in Sub-Saharan Africa", *Politeja*, 2018, Vol. 56, p. 9-22.

Lebanon Support, "Formal Informality, Brokering Mechanisms, and Illegality. The Impact of the Lebanese State's Policies on Syrian Refugees' Daily Lives," *Civil Society Knowledge Centre*, Beirut, Lebanon Support, 2016.

Douglas Massey and Karen Pren, "Unintended consequences of US immigration policy: Explaining the post-1965 surge from Latin America," *Population and Development Review*, 2012, 38(1), p.1–29.

Jamil Mouawad, and Hannes Baumann "Wayn Al-Dawla?: Locating the Lebanese State in Social Theory." *Arab Studies Journal*, 2017. Vol. 25(1), 2017, p. 66 – 90.

Joel Migdal, Strong Societies and Weak States: State-Society Relations and State Capabilities in the Third World, Princeton: Princeton University Press, 1988).

Yann Moulier Boutang, "Europa, Autonomie der Migration, Biopolitik," in Marianne Pieper, Thomas Atzert, Serhat Karakayalı, and Vassilis Tsianos, Campus Verlag, Empire und die biopolitische Wende: Die internationale Diskussion im Anschluss an Hardt und Negri, 2006, p. 169-80.

Stephanie Nawyn, "New Directions for Research on Migration in the Global South," *International Journal of Sociology*, 2016, Vol. 46 (3), p. 163-168.

Dimitris Papadopoulos, Niamh Stephenson and Vassilis Tsianos, "Escape Routes: Control and Subversion in the Twenty-First Century", London; Ann Arbor, MI, Pluto Press, 2008.

Antoine Pécoud, Depoliticising Migration. Global Governance and International Migration Narratives, Hampshire, Palgrave, 2015.

Heather Rae, State Identities and the Homogenisation of Peoples, Cambridge, Cambridge University Press, 2002.

Gustav Ranis, and John Fei. «A theory of economic development,» American Economic Review, 1961, Vol. 51, p. 533-565.

Sbeih Sbeih, »Les projets collectifs de développement en Palestine: Diffusion de la vulgate néolibérale et normalisation de la domination, » Civil Society Knowledge Centre, Beirut, Lebanon Support, 2018.

Michel-Rolph Trouillot, "The anthropology of the state in the age of globalization." *Current Anthropology*, 2001, Vol. 42, p.125-138.

United Nations High Commissioner for Refugees, UNHCR Figures at a Glance, website, 19 June 2019,

available at: https://www.unhcr.org/figures-at-a-glance.html [last accessed 20 March 2020].

Darshan Vigneswaran, Territory, Migration and the Evolution of the International System, London: Palgrave Macmillan, 2013.

 $Kenneth\ Waltz,\ \textit{Theory of International Politics},\ Reading,\ MA,\ Addison-Webley,\ 1979,\ p.\ 111-14.$ 

# Meet the Co-Editors

#### AMREESHA JAGARNATHSINGH

Amreesha Jagarnathsingh has joined the Vrije Universiteit Amsterdam (Faculty of Social Sciences, Organisation Sciences) in 2020, after working with Lebanon Support. Her research primarily analyses the social effects of migration and asylum governance in Lebanon, notably in the light of the Syrian refugee crisis. In particular, her research investigates the role of civil society organisations in migration governance, the interplay of national and international actors shaping humanitarian interventions, and activism and agency in refuge. Relevant publications include "Lebanon's Border Regime: Fluid Rigidity, Foreign Interference, and Hybrid Security Assemblages," (RESPOND: Horizon 2020, 2019), "Civil Society in Lebanon: the Implementation Trap," (with M.N. AbiYaghi and L. Yammine, Civic Space in the Arab World Observatory, 2019) and "Formal Informality, Brokering Mechanisms, and Illegality. The Impact of the Lebanese State's Policies on Syrian Refugees' Daily Lives" (with M. Younes and M.N. AbiYaghi, Civil Society Knowledge Centre, 2016). Amreesha obtained both her BA and MA from the University of Amsterdam, the Netherlands.

#### MAISSAM NIMER

Maissam Nimer is a sociologist working in the fields of migration, education, language, and social and gender inequalities. She has carried out work at Koç University, Istanbul, dealing with the integration of Syrian refugee youth in Turkey. As a Mercator IPC fellow at Sabanci University and recipient of a one-year Koç University Seed Grant, she further explored the role of language instruction in integration of Syrian refugees in Turkey. Her doctoral dissertation at Paris Saclay University (PhD obtained in July 2016), she looked at the mechanisms of social and cultural selection that explain the inequality of access to higher education in Lebanon. Her work has been published in international and regional academic journals including Gender and Education, Third World Quarterly, Sociological Research Online, International Studies in Sociology of Education, as well as Idafat, Civil Society Review, and New Middle East Studies Journal. She obtained her MSc from the London School of Economics and BS from the American University of Beirut.

## Meet the Authors

#### ADNAN KEĞI

Adnan Keği is a graduate student of Sociology at Boğaziçi University. He has gained work experience in an international refugee organisation in 2018. His recently completed graduate research focuses on the everyday experiences of Syrian Kurdish migrants in the peripheral neighbourhoods of Istanbul. He holds double major bachelors in History and Sociology at Boğaziçi university.

#### LEWIS TURNER

Lewis Turner is a Senior Researcher at the Arnold Bergstraesser Institute in Freiburg, Germany. His research focuses on the humanitarian response for Syrian refugees in the Middle East, in particular in Jordan. It explores questions of gender (especially men and masculinities), race, work, labour markets and encampment. He holds a PhD in Politics and International Relations from SOAS University of London, and his work has appeared in journals including Forced Migration Review, International Feminist Journal of Politics, Mediterranean Politics and Review of International Studies. He is the winner of the 2019 Shirin M. Rai Dissertation Prize for International Relations, awarded by the Political Studies Association, and the 2019 Michael Nicholson Thesis Prize, awarded by the British International Studies Association.

#### METTE EDITH LUNDSFRYD STENDEVAD

Mette Edith Lundsfryd Stendevad is a doctoral candidate in Sociology, University of Leicester. Recent publications include "Speaking Back to a World of Checkpoints: Oral History as a Decolonizing Tool in the Study of Palestinian Refugees from Syria in Lebanon" (2017). While her earlier research focused on the experiences of Palestinian refugees from Syria as they were pushed back by border control, her current work focuses on re-developing oral history as an intersectional de-colonial feminist method to document transgenerational experiences of Palestinian women born in Syria, and displaced within or outside Syria. The working title of her dissertation is Grandmother, Mothers, and Daughters as Narrators of History: The Case of Palestinian Women Born in Syria (forthcoming, 2021). It explores the different ways in which Palestinian women respond to the ongoing violence in Syria, eviction from historical Palestine, forced separation, and gendered statelessness.

#### MICHAEL KAPLAN

Michael Kaplan is a Ph.D. student in the Department of Anthropology at The George Washington University (GWU) in Washington DC. With the support of the Institute for Middle East Studies (IMES), Michael conducted ethnographic fieldwork among Islamic communities in Istanbul, Turkey, in Summer 2019. His research interests include Islamic reform and revival movements, refugees and migration, postcolonialism and humanitarian discourses, and practices. Prior to joining GWU, Michael completed a B.A. in History at the New School in New York City and an M.A. in Islamic and Near Eastern Studies at Washington University in St. Louis. He spent several intermediary years as a journalist, reporting primarily on topics including religion, conflict, migration, and human rights in the Middle East.

#### SAYGUN GÖKARIKSEL

Saygun Gökarıksel is an Assistant Professor of Sociology at Boğaziçi University. His current research explores the legal and political anthropology of human rights and reckoning with the communist past in Eastern Europe, with a focus on the themes of memory, labour, violence, and sovereignty. His most recent publications include "Facing History: Sovereignty and the Spectacles of Justice and Violence in Poland's Capitalist Democracy" (Comparative Studies in Society and History, January 2019), (with Umut Türem) "The Banality of Exception? Law and Politics in "Post-Coup" Turkey" (South Atlantic Quarterly, January 2019) and "Neither Teleologies nor 'Feeble Cries:' Revolutionary Politics and Neoliberalism in Time and Space" (Dialectical Anthropology, March 2018).

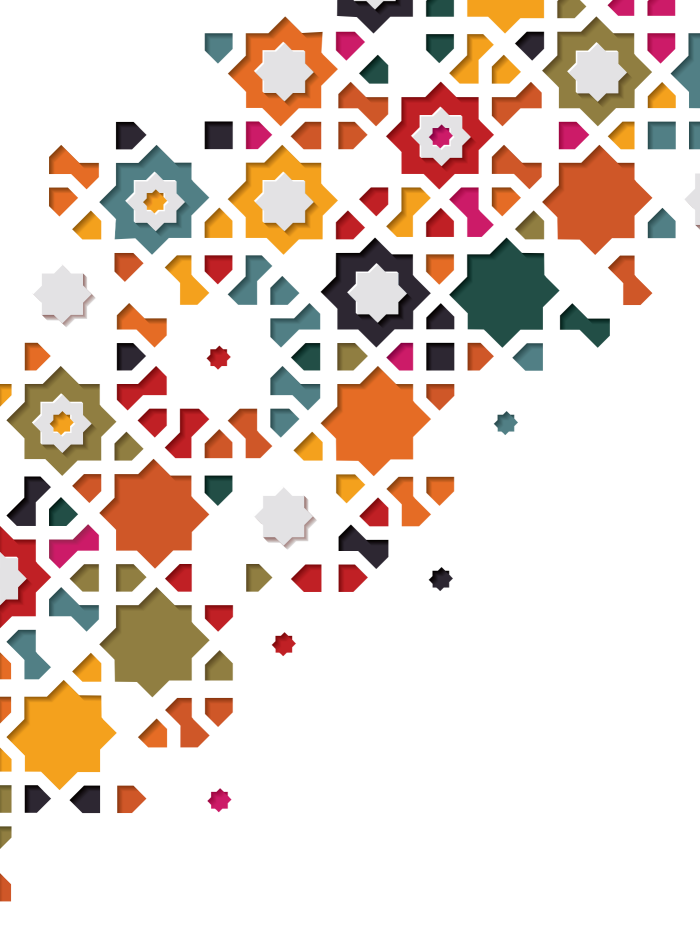
#### ZEYNEP SAHIN MENCUTEK

Zeynep Sahin Mencutek received her PhD in Politics and International Relations from the University of Southern California in 2011. She is currently a visiting fellow at the Institute for Peace and Development, University of Duisburg-Essen. She also serves as the Senior Research Fellow for the Swedish Research Institute, Istanbul for the Horizon2020 project titled RESPOND: Multilevel Governance of Mass Migration in Europe and Beyond. Prior to these positions, she held three years fellowship at the Centre for Global Cooperation Research in Duisburg. She also served as an assistant professor at the Department of International Relations at Gediz University in Turkey and gained associate professor status in the International Relations in 2019. Her research focuses on international politics of the Middle East, comparative migration policies, refugee governance, diaspora and women in politics. She published a monograph, Refugee Governance, State and Politics in the Middle East (Routledge, 2018) and articles in internationally refereed journals including Political Studies, International Migration, Balkan and Near Eastern Studies, Migration Letters and Forced Migration Review. She has chapters in international collected volumes, encyclopaedia entries and book reviews.

Rethinking
Top-Down
Humanitarianism:
Roles and
Constraints
of Solidarity
Networks and
Local Level
Interventions

| P.30 | Unravelling Histories of Displacement: |
|------|----------------------------------------|
|      | The Protracted Refugeehood of Syrian   |
|      | Kurds in Istanbul                      |
|      | ADNAN KEĞI AND SAYGUN                  |
|      | GÖKARIKSEL                             |

- P.48 Syrian Refugee Men in Za'tari Camp: Humanitarianism, Masculinities, and "Vulnerabilities" LEWIS TURNER
- P.60 Beyond Humanitarian Relief: Social Networks and the Role of Shared Identity in Refugee Belonging and Support in Turkey MICHAEL KAPLAN
- P.76 Faith-Based Actors in Şanlıurfa, Turkey: Reducing Tensions Between Host Populations and Syrian Refugee Communities ZEYNEP ŞAHIN MENCÜTEK



Unravelling
Histories of
Displacement:
The Protracted
Refugeehood
of Syrian Kurds
in Istanbul

ADNAN KEĞI AND SAYGUN GÖKARIKSEL

KEYWORDS: Forced Displacement, Migration Narratives, Syrian Kurds, Urban Space, Turkey, Borders

#### ABSTRACT

This paper critically engages with Turkey's refugee governance by offering insight into the daily struggles, aspirations, and longings of Syrian Kurdish migrants living in the inner-city neighbourhood of Demirkapı, Istanbul. It aims to sketch a multifaceted Kurdish geography of displacements beyond nation-state borders and to show how social differences and hierarchies of class, gender, and ethnicity shape greatly the experiences of the groups living in the neighbourhood. The paper is based on an ethnographic field research that consists of first-hand observations, conversations, and 25 semistructured in-depth interviews with Kurdish migrants. The emplaced, ethnographic research is particularly promising to understand the daily lives of migrants and their multi-layered history of displacement and migration within and across borders. This history, we underscore, is not a past history, but one that unfolds in the present, within the current social hierarchies and in the midst of the ongoing crises in Syria and Iraq that poignantly shape the feelings, expectations, and memories of the Kurdish people currently living in Demirkapı. Each life trajectory, that we briefly describe, involves a strenuous effort to establish a relatively stable and enriching life under the precarious conditions of ongoing crises and authoritarian neoliberal capitalism.

#### INTRODUCTION

With its more than 3.5 million Syrian refugees, Turkey is often hailed as the world's top refugee hosting country. Of all the cities in Turkey, Istanbul accommodates the largest number of Syrian refugees, close to 600,000. These numbers still only include "registered" refugees and do not count migrants from other countries such as Iraq and Afghanistan.¹ However, the large number of Syrian migrants does not simply translate to their public visibility and active participation in the political life of the city or the country. Located predominantly in low-income neighbourhoods of Istanbul, Syrian migrants are often excluded from the rest of Istanbul, which puts them in a specifically vulnerable position under the precarious conditions of authoritarian neoliberal capitalism and nationalist politics of security.

The civil society organisations, closely cooperating with the state, tend to reproduce the vulnerability and marginalisation of Syrian migrants. Embracing the language of humanitarianism or neo-Ottomanism, which construes Syrian migrants as "guests," these organisations and state agencies construct a hierarchical relationship with the migrants. In this relationship, the migrants mainly figure as victims in need of protection or saving or as mere recipients of "hospitality," the special social services envisaged for them. In either way, the migrants are largely constructed as passive subjects, who are supposed to be only temporarily in Turkey and do not belong to the national polity.<sup>2</sup> Thus, their lives, aspirations, and sentiments are not important considerations. Instead, important considerations are rather their sheer number, the statistical information collected by state agencies in order to "manage" them more efficiently and swiftly through top-down policies, and various projects of "integration," assimilation, or deportation.

This paper critically engages with this type of refugee governance by offering insight into the daily struggles, aspirations, and longings of the Syrian migrants living in the innercity neighbourhood of Demirkapı, Istanbul. This ethnographic focus on the urban daily life of Demirkapı harbours some surprises. When we started the research, we realized that Demirkapı, in fact, has brought together Kurdish migrants from Efrîn3 in northwest Syria, and Kurdish people from Bitlîs in Turkey's Kurdistan, who had been forcefully

<sup>1</sup> Didem Danış and Dilara Nazlı, "A Faithful Alliance Between the Civil Society and the State: Actors and Mechanisms of Accommodating Syrian Refugees in Istanbul," *International Migration*, 2018, Vol. 57(2), p. 143-157.

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>3</sup> Efrîn region is one of the three main Kurdish enclaves in Syria together with Kobanê and Jezîre. It is historically known as Kurd Dagh (Kurdish Mountain), a name from Ottoman times. Çiyayê Kurmênc is its literal Kurdish translation and how Efrînîs widely call it. Efrîn is the main town in the region which is composed of 360-366 villages. Throughout, we employ the Kurdish names the research participants use for those places. Similarly, we use the Kurdish suffix "-î" at the end of the cities (e.g.: Efrînî, Bitlîsî) to denote the residency and origin of people in and to that city.

displaced in the 1990s, as a result of the intensified war between the Turkish state and the PKK (Partiya Karkerên Kurdistan – Kurdistan Workers' Party). Our ethnographic focus gradually became centred on the "unexpected" encounter of these different Kurdish migrant groups, long divided by the sovereign territorial borders of the Turkish and Syrian nation-states. We realized that underneath the seemingly "recent" so-called refugee problem stood a long history of displacement and dispossession, experienced by the Kurdish people within and across various nation-state borders in the Middle East. After decades of separation by those borders, how did those Kurdish groups relate to each other in the specific urban space of Demirkapi? What were the challenges and possibilities of that encounter? How did the social differences and hierarchies of class, gender, and religion play out in their social relationships and daily lives? In what ways do the Turkish state and civil society organisations shape these relationships?

In exploring these questions, we first suggest unpacking monolithic categories such as "Syrian migrants," which mask the social differences or inequalities of class, gender, ethnicity, and religion that divide the migrants and mark the social worlds which they inhabit in Turkey. Second, the paper critically evaluates dominant nation-state centred approaches to refugee or migration studies. Instead of taking the nation-state territorial border as given or natural, we think that it is crucial to focus on the historical social relations of power underlying it. In our study, we aim to problematize the nation-state territorial border by framing the Syrian Kurdish migrants' experience within the long history and geography of Kurdistan. This is not to deny the importance of nation-state borders in dividing the people and shaping their identity. Instead, we want to understand how different kinds of borders, both material and symbolic, play out in the daily lives of the migrants. In doing so, we attend to similar critical approaches to refugee studies that focus on border practices<sup>4</sup>. Finally, we suggest that the emplaced, ethnographic research is particularly promising to understand the daily lives of migrants and their experience of the multi-layered history of displacement and migration within and across borders. This history, we underscore, is not a past history, but one that unfolds in the present, within the current social hierarchies and in the midst of the ongoing crises in Syria and Iraq that poignantly shape the feelings, expectations, and memories of the Kurdish people currently living in Demirkapı.

The article consists of two major sections. The first section provides a brief overview of the histories of migration and displacement, which intersect with each other in Demirkapı. It also outlines the fundamental features of the refugee governance led by the Turkish state authorities.

<sup>4</sup> Sandro Mezzadra and Brett Neilson, *Border as Method, or the Multiplication of Labor,* Durham, Duke University Press, 2013; Prem Kumar Rajam, "Refugees as Surplus Population: Race, Migration and Capitalist Value Regimes," New Political Economy, 2018, Vol. 23(5), p. 627-639.

The second half of the paper offers ethnographic insight into the lives of a few Kurdish migrants from Syria in Demirkapı. Through this focus, we show how two Kurdish groups, namely from Syria and from Turkey, relate to each other in the specific space of the neighbourhood and deal with the challenges they face in different spheres of life, especially in the informal labour and housing market. Social differences and hierarchies of class, gender, and ethnicity shape greatly the experiences of these groups, as they struggle to form solidarity relations and make a living. Each life trajectory that we briefly describe involves a strenuous effort to establish a relatively stable and enriching life under the precarious conditions of ongoing crisis and authoritarian neoliberal capitalism.

### ISTANBUL AS A SPACE OF OVERLAPPING DISPLACEMENT OF KURDS

Since the very beginning, the displacement of Kurds has shaped the history of forced migration in Turkey and the way in which state authorities govern it. Istanbul occupies a special place in this history. Although, since the 1960s, Turkey has been mainly regarded as an emigration country, particularly of labour migration to Europe<sup>5</sup>, the country has increasingly become "a regional hub for receiving continuous flows of forced migration<sup>6</sup>". More recently, since 2011, Turkey has become a transit country for migrants heading to Europe, although, in practice, it has been functioning as an asylum country, mainly for refugees from Middle Eastern countries<sup>7</sup>. The first and only large-scale arrival or "mass influx" of refugees before the Syrian Civil War was that of the Kurdish refugees from today's Kurdistan Region of Iraq between 1988 and 1991, which Kemal Kirişçi suggests "amounted to almost half a million" registered refugees. Upon such incidences, Turkey developed the Asylum Regulations in 1994<sup>8</sup>. Turkey's recent military incursion in the Kurdish regions of Northern Syria and Iraq has also shaped its migration governance by increasingly employing security measures and even waging a "war on irregular migration."

The Kurdish people in Turkey have been subjected to systemic political violence, dispossession and impoverishment since at least the foundation of the Turkish Republic<sup>9</sup>.

<sup>5</sup> Stephen Castles, Hein De Haas and Mark J. Miller, *The age of migrations*, New York, Palgrave Macmillan, 2014.

Nergis Canefe, "Management of irregular migration: Syrians in Turkey as paradigm shifters for forced migration studies," *New Perspectives on Turkey*, 2016, Vol. 54, p. 9–32.

Kemal Kirişci, "Turkey: A country of transition from emigration to immigration," *Mediterranean Politics*, 2007, Vol. (12)1, p. 91-97; Deniz Ş. Sert, "From skill translation to devaluation: the de-qualification of migrants in Turkey," *New Perspectives on Turkey*, 2016, Vol. 54, p. 97–117.

<sup>8</sup> Kemal Kirişçi, *op.cit.*, 2007,p. 95.

<sup>9</sup> Onur Günay, "In war and peace: Shifting narratives of violence in Kurdish Istanbul," American

The situation of Kurds in Syria does not differ much. The post-French mandate history of Syria was characterized by anti-Kurdish state policies, which in 1962 reached the point of termination of citizenship rights of 120.000 Kurds living in the Jezîre region, on the pretext that their residency in the country since 1945 was not proven<sup>10</sup>.

While there were no instances of declared violence, the systemic impoverishment of Kurds led to (forced) migration – one of the most frequently used ways for states to dismantle "counterinsurgencies" in the region. This pattern can also be observed in the case of the Syrian Kurds, who were displaced to Syria's larger cities. Similarly, Turkish Kurds were forcibly displaced, due to the counter-insurgency war in the Kurdish provinces of Turkey. This resulted in the deprivation of their main livelihoods. In the early 1990s, during the war between the PKK and the Turkish army, many Kurdish people were forced to become "village guards" in their villages. Those who refused had no other option but to leave their war-torn villages and join the working-class in the metropolitan cities of Western Turkey, especially Istanbul. In the 1990s, approximately 4000 villages and smaller rural settlements were evacuated. While the official statistics indicate 370.000 displaced people, numbers given by independent humanitarian organisations vary between one to four million people<sup>11</sup>. As such, Istanbul has always been a city of immigrants. Moreover, unlike the migration waves before the 1990s, these waves were less circular and more permanent migrations in nature.

All of the Turkish Bitlîsî interviewees in Demirkapı are from those villages, which until today are still subjected to armed conflicts. Starting as early as 2012, the displaced Kurds from Syria also "chose" to live in the predominantly Kurdish neighbourhoods of Istanbul such as Esenyurt, Küçükçekmece, and Başakşehir<sup>12</sup>. With the arrival of Syrian Kurdish refugees, Demirkapı, like these neighbourhoods, became one of the important urban spaces of "overlapping displacements," rooted in state violence and connecting different memories together<sup>13</sup>.

.....

Anthropologist, 2019, Vol.121, p. 554-567; Veli Yadırgı, The Political Economy of the Kurds of Turkey: From the Ottoman Empire to the Turkish Republic, Cambridge, Cambridge University Press, 2017.

- 10 Seda Altuğ, "Sectarianism in the Syrian Jazira: Community, land and violence in the memories of World War I and the French Mandate (1915-1939)," Unpublished doctoral thesis, Utrecht, Utrecht University, 2011.
- 11 Onur Günay, op.cit., 2019.
- 12 Gülay Kılıçaslan, "Forced migration, citizenship, and space: the case of Syrian Kurdish refugees in İstanbul," New Perspectives on Turkey, 2016, Vol. 54, p. 77–95.
- Elena Fiddian-Qasmiyeh, "Refugee-refugee relations in contexts of overlapping displacement," Website, *International Journal of Urban and Regional Research*, 2016, available at: https://www.ijurr.org/spotlight-on/the-urban-refugee-crisis-reflections-on-cities-citizenship-and-the-displaced/refugee-refugee-relations-in-contexts-of-overlapping-displacement/ [last accessed 3 August 2019].

#### TURKEY'S GOVERNANCE OF SYRIAN REFUGEES

Despite the presence of a large number of Syrian refugees in Turkey, the public discussions on this issue are very limited. The great majority of people are considered mere spectators of state policies designed to manage the refugee population, which renders it extremely difficult to form reciprocal social bonds between Syrian migrants and the Turkish society at large. This section outlines some of the fundamental features of migration governance led by the Justice and Development Party (AKP) government. This governance has specific effects on the living conditions of Kurdish people – Turkish citizens or not – in Demirkapi, as we describe in the next sections.

From the 1950s until 2013, the laws or regulations concerning migrants and refugees in Turkey were minimal. The state mainly concentrated on the surveillance of these groups through security institutions, but did not directly engage with any social provisions. After 2013, the AKP<sup>14</sup> government started to become more visibly and proactively involved. While establishing its control in the field through consolidating the authority of the Ministry of Interior, the government introduced "liberal" strategies on paper in the legal framework of governing the refugees. Although these strategies — appeared to involve an increased presence in the field and they adopted more liberal policies of engagement with non-citizens residing in the country, in reality, there are major gaps between "policies as designed (outputs) and policies that actually impact the daily lives of individual migrants and refugees (outcomes)". <sup>15</sup>

This can be observed best in the participation of refugees in the labour market. While there is no restriction in obtaining a work permit, employers often choose not to issue work permits in order to make more profit, enjoying the little to no legal supervision on the ground. What is more, Syrian asylum seekers were taken under the status of "temporary protection" and their presence was regulated under the Law on Foreigners and International Protection. <sup>16</sup> The Directorate General for Migration Management

<sup>14</sup> AKP (Adalet ve Kalkınma Partisi – Justice and Development Party) is a political party ruling Turkey since 2002. Founded as a "conservative democratic party", it has increasingly gained an authoritarian character under the unquestionable central leadership of Recep Tayyip Erdoğan. The government's authoritarian practices have significantly been rising especially since 2013 after the violent suppression of Gezi Park demonstrations.

Kelsey P. Norman, "Inclusion, exclusion or indifference? Redefining migrant and refugee host state engagement options in Mediterranean 'transit' countries," *Journal of Ethnic and Migration Studies*, 2019, Vol. 45(1), p.42-60.

Ahmet İçduygu and Damla B. Aksel, "Migration Realities and State Responses: Rethinking International Migration Policies in Turkey," In Stephen Castles, Dinem Ozkul, and Ana M. Cubas Alvariño (eds.), *Social Transformation and Migration*, 2015, p. 115–131.

(DGMM)<sup>17</sup> was established and became the main actor. As of then, security institutions were no longer responsible for migration issues. As Danış and Nazlı<sup>18</sup> suggest, the government also formed "faithful alliances" with large non-governmental organisations and local municipalities that stayed loyal to its rules and nationalist religious politics of humanitarian aid. The oppositional or "unfaithful" civil society organisations and municipalities were marginalized and excluded from these alliances through restrictions imposed on their practice; a large number was even closed. The outbreak of the Syrian Civil War and political developments in the Syrian Kurdish region offered fertile soil for authoritarian state practices and increased suppression of oppositional political and civil society actors. This was exacerbated by the urban warfare in Turkey's Kurdish provinces in 2016-2015, as well as the failed coup attempt of 15 July 2016 and the state of emergency that followed.

However, "the smaller and less organized" civil society organisations still continued their "embedded and context-specific" activities to support Syrians. These include local initiatives and volunteering groups with small-scale finances, which enjoy a certain degree of autonomy. Their activities usually stay within a specific area (from city to district and even a neighborhood) and range from providing "needs based" and "rights based" social services to cultural activities. <sup>19</sup> In general, however, the AKP government's influence on refugee governance resulted in increasing political instrumentalisation and professionalisation in Turkish migration governance — and consequently, restricted the space in which civil society actors operate.

Moreover, the economic crisis has been worsening labour conditions and contributed to increased informalisation of the labour market. The Syrian migrants' ambiguous legal position as "guests" (now under temporary protection) and the lack of government supervision over work permit issues have contributed to exploitative dynamics, as Syrian migrants constitute a "cheap source of labour". With increased competition in the labour market, they have become an easy target of other marginalized and low income populations that constitute the urban poor in Turkey. <sup>20</sup>

<sup>17 &</sup>quot;Göç İdaresi" in Turkish as widely known among the migrants. Its countrywide organisation dates back only to 2013 subsequent to the mass arrival of the Syrian refugees.

<sup>18</sup> Didem Danış and Dilara Nazlı, op.cit., 2018.

Helen Mackreath and Şevin Gülfer Sağnıç, "Civil Society and Syrian Refugees in Turkey," Kağıthane, Citizens' *Assembly Turkey*, 2017, available at: https://www.hyd.org.tr/attachments/article/215/civil-society-and-syrian-refugees-in-turkey.pdf [last accessed 3 October 2017].

Didem Danış and Dilara Nazlı, op.cit., 2018; Eder Mine and Derya Özkul, "Editors' introduction: precarious lives and Syrian refugees in Turkey," *New Perspectives on Turkey*, 2016, Vol. 54, p. 1–8.

In the next section, we will discuss how Syrian Kurds, together with Turkish Kurds, navigate the legal framework, as well as the peripheral urban space of Demirkapı and how it affects their livelihoods under challenging conditions of neoliberal conservative authoritarianism. In this respect, we will pay particular attention to the way in which they reflect on their past and present lives, as well as to the way in which gender and class dynamics shape our interlocutors' differential experiences of vulnerability and (im)mobility in Istanbul.

## BETWEEN EFRÎN, BITLÎS, AND DEMIRKAPI: THE SPACE AND MEMORY OF DISPLACEMENT

In March of 2019, in a park named Ceviz Bahçesi (Walnut Garden) located in Demirkapı, a group of elderly Kurdish men wearing traditional caps and baggy trousers and playing checkers and backgammon in the roofed picnic tables of the park could be witnessed. They were displaced from the Turkish Bitlîs area due to the counter-insurgency war of the state in the 1990s. There were some other groups of men in the park sitting separately, yet speaking Kurmancî with some discernible local differences. They were elders of another displaced Kurdish community, this time from the Syrian Efrîn or Kurd Dagh region. In general, it was hard to meet Syrian women in the public spaces of the neighbourhood. The first woman, whom we had a conversation with, was Meta Cevrîye,<sup>21</sup> a 55-year-old woman of six children, who has been living in Demirkapı since she left her village in Efrîn almost six years ago. As we understood from her narrative, Ceviz Bahçesi occupies a special place in her emplacement process. At some point during our conversation, observing her uneasiness about being in Turkey, we asked whether living in Istanbul had gotten any better since she came to Istanbul six year ago. She explained:

"When I first came here, it was hard at the beginning, really hard. Exile (xerîbî)<sup>22</sup> is tough. There is nothing like xerîbî. If it had not been dangerous and shameful, I would have returned [to Syria] right away. I could not bear it here. I used to sit in the park (Ceviz Bahçesi) every day from early mornings to late evenings. I could not stay at home. I could not bear being indoors. This lasted for a year. In the park, I could breathe a bit. I saw people sitting and walking around. It was green. If I saw someone from Efrîn or [other parts of] Syria, ohh, my heart would beat fast. We would sit together, have a chat, and relax a bit."

We quoted this conversation in detail to highlight the way in which the material space,

All names of the interlocutors are pseudonyms in order to avoid retrospective identification. Throughout the text, we use the terms of kinship before some names –especially for the names of elderlies. These terms were used in the interviews, as a moral code of showing respect.  $Ap-\ell$  means paternal uncle in Kurdish, met-a means paternal aunt.

<sup>22 &#</sup>x27;X' in Kurdish corresponds to the sound "kh" in English.

specifically the park, shapes the experiences of displacement and emplacement of our Syrian Kurdish interlocutors. This material space is not just a setting or container of social relations, but constitutes them by evoking memories, connecting people, and orienting their sense of the world. Efrînîs, like other displaced people, form "multiplicity of attachments to places through living in, remembering and imagining them."<sup>23</sup>

This conversation with Meta Cevrîye took place in the hair salon that Cennet and her husband Weysî started to run recently. This salon turned out to be another important location for the research, as it brought together a number of people whom we could not have had the chance to meet otherwise. By paying attention to the casual conversations among the visitors of the salon, we could observe how Efrînî migrants shared their memories of what they had gone through; how they expressed their feelings of loss, longings for Efrîn, and daily challenges of living in Istanbul. Due to the dire economic conditions and state surveillance, many Efrînîs were entrapped in the neighbourhood, which brought particular intensity to their memories of homeland and displacement. These memories mediated the way in which they talked about their current challenges, especially economic hardships caused by the unfolding economic crisis. In order to pay arbitrarily rising rent prices and increasing bills of basic amenities, they have to spend considerable time and effort under informal and particularly exploitative conditions, notably in textile and construction sectors.

Almost all interlocutors indicated that the search for a better ma'işet²⁴ (meaning livelihood in Arabic) was their primary motivation to leave Syria. As such, our interlocutors did not dismiss the Civil War as the primary cause of their displacement. However, their experience of the war, just like that of displacement, can be characterised as multi-layered. As Gmelsch *et al.*²⁵ suggested, even "in extreme cases of hardship such as famine and war," migration is not "motivated by a single factor. [...] Migration must be viewed as a process in which individuals consciously change their own situation in search of a more rewarding life." In this respect, both the pre-war migratory patterns of Efrînîs, as well as Efrîn's state from the Civil War until the incursion of Turkey in 2018 exemplify how migrants or refugees might have multi-layered motivations to move from where they live. Impoverished systematically, Efrînîs had been earning their lives in the larger cities of Syria, mostly in Aleppo. As for the period of the Civil War, the Kurdish regions in Syria are generally considered 'relatively' stable. The Efrîn region specifically, unlike Kobanê

Hariz Halilovich, *Places of pain: forced displacement, popular memory and trans-local identities in Bosnian War-torn communities*, New York, Berghahn Books, 2007.

<sup>24</sup> Ma'işet has been one of the most frequently used words by Efrînîs in the interviews.

<sup>25</sup> George Gmelch, Robert V. Kemper and Walter P. Zenner, *Urban life*, Long Grove, Waveland Press Inc, 2010.

and Jezîre, had not been targeted by ISIS or other armed Islamist or pro-Syrian regime groups. As such, the region received a massive number of IDPs from other conflicted areas, notably Aleppo. As a result, Efrînîs had started to leave Syria well before Efrîn became a zone of armed conflict.

In this sense, Cennet and Weysî's migratory pasts are similar, as are the displacement stories of many Efrînîs. Originally from Efrîn, Cennet and Weysî used to live in Aleppo until the clashes erupted in the city. Back in Aleppo, Weysî worked as a tailor for at least ten years, while Cennet used to run a hairdressing salon. Weysî managed the financial and bureaucratic tasks of the salon behind the scenes, whereas Cennet and her sister would run the salon. Considering the unequal gender relations in the neighbourhood, Weysî's major task was to make this women-run enterprise socially acceptable. The Syrian Kurds who were interviewed often indicated that the war and displacement brought about some freedom and empowerment for women, who traditionally did not join economic activities out of domestic spheres before the war. Yet, this "empowerment" of women in the non-domestic economic spheres, usually happens in adverse conditions, as Syrian refugee women and children constitute an even easier source of cheap labour to be exploited in the informal workplaces. Cennet, therefore, was relatively successful in her salon business. Yet, in a country where the work permit system for refugees does not function well, many women did not have such a chance of starting their own business.

Cennet and Weysî both highlighted the generous welcome they received from Demirkapı residents when they first arrived in the neighbourhood. However, they also sorrowfully noted how their relations with the local Kurdish residents later changed. Everyone, including Syrian migrants and Demirkapı residents, initially thought that the settlement of Syrian Kurdish migrants would be short-term. Cennet and Weysî thought the same. However, at the time of doing fieldwork, it was already their seventh year in the neighbourhood.

The desire to return was indeed widely shared among the Efrînî migrants. That is partly why some have decided to remain in Turkey or Kurdistan Regional Government instead of migrating to Europe. From time to time, during Islamic holidays, for instance, they would visit their homeland, Efrîn. They would travel back either with official permits or through the help of smugglers. However, when the Turkish military started the "Olive Branch Operation" in early 2018, <sup>26</sup> these visits became almost impossible for Efrînîs.

According to a recent report by a civil society organisation called IMPACT- Civil Society Research and Development (previously known as Citizens for Syria): "(...) the situation in Afrin district, which came under de facto Turkish control after operation "Olive Branch" (January-March 2018), is characterized by high levels of instability. There, the displacement of local residents and the resettlement of IDPs have exacerbated pre-existing ethnic tensions. The situation is characterized by high discrepancies between local residents and IDPs in terms of access to personal security, livelihood, freedom of movement and the ability to practice one's own traditions. Local residents in Afrin district have also been the victims of

Not only did they become too dangerous, but smuggling also became increasingly expensive. Efrînîs' hope for return shattered, as the distance between their homelands appeared greater than ever. As such, the families became further fragmented and dispersed.

For different reasons, the Efrînîs who remained in Syria were mostly elder parents. The majority of them could not bear the emotional burden of leaving home, and others could not take the dangerous journeys that required physical strength. Cennet underlined a few times that it has been over six years since she has seen her parents. Weysî explained his 55-year-old mother passed away of "qahr" (great sorrow), witnessing the Turkish military incursion and being forcibly displaced. He also argued to believe these sorrows had fatal consequences for many elderly Efrînîs. Many of the Efrînîs in Turkey lost their hopes to return to Syria. They feel stuck in Turkey, and therefore left for Europe, often through dangerous sea journeys, given that chances of formal resettlement are extremely limited. As a result, the Turkish state had become the actor that exacerbated their displacement. The Turkish state was an important part of their displacement and the reason that delayed their return. Moreover, the Syrian migrants had to shoulder the burden of the impending economic crisis that diminished their employment and housing options.

# KURDISH SOLIDARITY RELATIONS UNDER PRECARIOUS CONDITIONS

On another day of field research in Ceviz Bahçesi park, it was, as usual, filled with elderly Efrînî and Bitlîsî men playing chess and checkers on the picnic tables. There, Apê Heme, a 52-year-old man, who had been living in Demirkapı for the last six years, explained to earn his livelihood in Damascus until the war broke out. Not being able to settle down anywhere in Efrîn which was overwhelmed by the internally displaced people, he came to Demirkapı, which he already knew to be predominantly Kurdish, given his preference to live among people who spoke Kurdish and experiencing similar forms of anti-Kurdish oppression. Moreover, he expected to find some Kurdish solidarity networks in the neighbourhood for job and housing possibilities. Although he did get assistance from such networks it remained limited. Against many expectations, Syrian presence in Turkey became protracted. In addition, the increasing criminalisation of Kurdish groups in Turkey since 2015, which marked the end of the peace process between the Turkish state and the Kurdish political movement adversely affected Kurdish solidarity

.....

serious human rights violations and discriminatory practices imposed by armed opposition groups (AOGs), who are also seen as giving privileges to IDPs with connections to AOGs." See: IMPACT- Civil Society Research and Development, "Socioeconomic Impact of Displacement Waves in Northern Syria," Berlin, IMPACT- Civil Society Research and Development 2019, p. 9, available at: https://www.impact-csrd.org/reports/Socioeconomic\_impact\_of\_Displacement\_EN\_web.pdf [last accessed on 3 August 2019].

networks. Moreover, recent military incursion in Northern Syria further deepened senses of isolation and fear in terms of publicly identifying oneself as a Kurd – let alone of forming solidarity alliances through Kurdishness. Lastly, many Kurdish networks in Turkey were shut down, causing them to lose resources and capacity for solidarity action, but rather being in need of support themselves.

In the midst of economic hardships and increasing social and political precarity in Demirkapı, Syrian Kurdish interviewees indicated to feel atomized and isolated. They compete with Turkish Kurds and other underprivileged people over scarce resources, such as housing and employment, and also over poor welfare services such as health and education. In addition, Apê Heme was crystal clear about the lack of support he received in the face of difficulties in finding a job, as he said, "We did not and we do not want anything from the people of Turkey. We are human beings, we are strong." However, finding a job proved nearly impossible, especially as a middle-aged Syrian migrant. Although he used to work as a mechanic in Damascus, there seemed to be no need for him in Demirkapi, as employers preferred to illegally employ Syrian migrants' children, who constitute an even cheaper and more exploitable labour force than adult women and men. Similarly, young migrant women were employed in the informal labour market, being considered 'vulnerable,' 'disposable,' and therefore cheap labour. By neglecting the supervision over the functioning of work permits for migrants, the AKP government abandoned Syrian migrants to the vagaries of the informal, flexible labour market.

Notwithstanding these hardships and life between super-exploitation and abandonment by capital, Syrian migrants additionally have been facing rising anti-immigrant sentiments, fueled by narratives of Syrians undeservedly depleting scarce public resources, and as job competitors to local subaltern and working-class people. In the midst of all this perilous scapegoating of refugees, and increasing precarious living and working conditions, people like Apê Heme struggle to maintain their life by finding temporary jobs. Solidarity relations between Kurdish people appeared to be difficult to develop and sustain under those conditions.

Certainly, not every Kurdish migrant from Syria faced this challenge of economically dire conditions in a similar manner, which, for example, was the case for Şemam, a 22-year-old woman, living with her family in Bayramtepe neighbourhood of Başakşehir, not far from Demirkapı. Similar to Demirkapı, Başakşehir is a low-income neighbourhood, predominantly populated by Syrian Kurds and Turkish Kurds. It had been seven years since she and her family left Aleppo. Her family was among the few Efrînî families, which could afford the material expenses of building a new life by themselves, that is, to rent a liveable house and afford the basic amenities. Furthermore, Şemam's brother owning a textile workshop enabled the family to accumulate capital.

Similar to Cennet, Şemam managed to become relatively "successful" in economic life in Turkey. When the clashes broke out in Aleppo in 2012, the rest of the family travelled through the border gate to join Şemam's brother, who arrived three months earlier. Şemam, unlike most Efrînîs of her age – who were mostly young and single males— was well supported by her family. This shaped her whole trajectory of migration. With the support of her family, she finished the last year of high school in Turkey. Later, she took private Turkish and English language courses. Her fluency in Kurdish, Arabic, English and Turkish, allowed her to start working in the last three years as a part time interpreter and translator in two different leading international NGOs in the field of migration. In parallel, she studied food engineering at a private university in Istanbul. Aware of the general hardships and challenges faced by her Efrînî fellows, she acknowledged her privilege of having a family to support her emotionally and financially.

When asked about her initial experiences of migration in Turkey, Şemam offered a straightforward and year-by-year short narrative in Kurdish: "In the first year when I came to Turkey, I sank into depression ('depression girdim')." She elaborated:

"I did not witness much of the Syrian Civil War, no blood and things. But I was displaced from my city, left my friends. Most significantly, I left my school. I did not know the language [herein Turkey]. I saw people laughing and talking with each other and getting around all the time, everywhere. [But having fled] you do not know any of them. This is why I suffered from depression. But the major reason was school. I was fond of my studies. Then, when I had to leave, I was left with nothing. When I was overwhelmed, I used to talk to my mom. We used to go out together. The few friends I had in Turkey were not like minded, even though most of them were Kurds of Istanbul. They were working anyways. Many of them would say, 'You Syrians, you came here to destroy our country too.' And things like that."

Through her years of long education and language acquisition Şemam struggled hard – despite her relatively privileged position in comparison to other Syrian Kurdish migrants – to make a living. As she puts it succinctly, she had to make something out of herself:

"Over time you reach a point and say, I am going to stay here for quite a while with these people. I have to make something out of myself. What am I here?" [...] You have to show them that you are a hard worker, so that they can understand you are a human being, and that you are not just a Syrian who fled from some war. You are also someone who is a hard-worker."

It was an active attitude: nothing could be taken for granted. Şemam's switches in languages during the conversation were revealing. She has been struggling to remake her life in Istanbul. It is in a sense a struggle of reclaiming the "normality" of life that was eroded by the forced displacement and dire conditions of refuge in Istanbul.

#### CONCLUSION

All the life experiences, briefly discussed here, offer insight into the different ways Syrian Kurdish migrants struggle to reshape life trajectories, which has been largely confined to the situations they are usually portrayed in, that is the condition of being the victim of an ongoing Civil War and to the temporariness and exceptionality of being a refugee in Turkey. Şemam's first year in Istanbul, just like that of Meta Cevrîye, was marked by the exhaustion of displacement and depression. While Meta Cevrîye could endure that by spending time in Ceviz Bahçesi with her fellow Efrînîs, Şemam relied on her family and "hard work," as she put it. Recently, Semam was accepted for resettlement by a European country. With her education background, language skills, and young age, she is among the small minority of "fortunate" Syrian Kurdish refugees. Meta Cevrîye, on the other hand, despite the life she built anew over the years in Istanbul, counts as an "irregular migrant," as she does not have the required documentation. As such, she is among the hundreds of thousands of Syrian Kurds waiting for an indefinite future that is subjected to the whims and interests of international politics, refugee governance, and proxy wars in Syria. Facing an indefinite future under the increasingly restricting policies, Cennet had to close down her hair salon recently. Now that Efrîn seems more distant than ever under the de facto Turkish control, Apê Heme, kept his hope of return to a distant and unknown future.

The different life trajectories of Syrian Kurds in Istanbul shed light on the way they experience the social differences and hierarchies of class, gender, and ethnicity in the low-income neighbourhood of Istanbul. Migration experiences thus reveal crucial insights about the structures of power that play out at different levels in our interlocutors' lives. They point to border practices that are essential to the making of the state and capitalism. These borders concern not only the territorial sovereign nation-state borders, but also the material and symbolic borders of class, race, and gender. Many groups, Turkish citizens or not, face such dynamics, but because of their legal status, migrants are particularly vulnerable to different marginalisations and exclusions by border practices. The ongoing Civil War in Syria ironically brought Kurdish people together in Istanbul after long years of separation by wars and nation-state borders. In Demirkapi, different Kurdish groups had the chance to interact and live more closely. However, our study shows that forming solidarity relations between them is not at all a straightforward process. It is full of tensions, dilemmas, and challenges that arise out of the precarious political and economic conditions, the social hierarchies of class, gender, and ethnicity, which mark the histories and present-day living conditions of Kurdish people. It should, however, be noted, that the Turkish state and pro-government civil society organisations contribute remarkably to the migrants' marginality, invisibility, and vulnerability due to the ambiguous legal strategies and security measures they have employed, and the hierarchical relations they have established with the migrants.

Our ethnographic study partly aimed to show that the Syrian migrants are not just passive recipients of aid or public services, provided by the state institutions and pro-government civil society organisations, but are also active agents who try to make their living. They are not mere consumers of these services, but also contribute to the urban social life. Any progressive social engagement with the migrants, we suggest, needs to work toward building the conditions for a flourishing common life of citizens and non-citizens.

### **Bibliography**

Seda Altuğ, "Sectarianism in the Syrian Jazira: Community, land and violence in the memories of World War I and the French Mandate (1915-1939)," Unpublished doctoral thesis, Utrecht, Utrecht University, 2011.

Nergis Canefe "Management of irregular migration: Syrians in Turkey as paradigm shifters for forced migration studies," *New Perspectives on Turkey*, 2016, Vol. 54, p.9–32.

Stephen Castles, Hein De Haas and Mark J. Miller, *The age of migrations*, New York, Palgrave Macmillan, 2014.

Didem Danış and Dilara Nazlı, "A Faithful Alliance Between the Civil Society and the State: Actors and Mechanisms of Accommodating Syrian Refugees in Istanbul," *International Migration*, 2018, Vol. 57(2), p. 143-157.

Mine Eder and Derya Özkul, "Editors' introduction: precarious lives and Syrian refugees in Turkey," New Perspectives on Turkey, 2016, Vol. 54, p.1–8.

Elena Fiddian-Qasmiyeh, "Refugee-refugee relations in contexts of overlapping displacement," Website, *International Journal of Urban and Regional Research*, 2016, available at: https://www.ijurr.org/spotlight-on/the-urban-refugee-crisis-reflections-on-cities-citizenship-and-the-displaced/refugee-refugee-relations-in-contexts-of-overlapping-displacement/ [last accessed 3 August 2019].

George Gmelch, Robert V. Kemper and Walter P. Zenner, Urban life, Long Grove, Waveland Press Inc, 2010.

Onur Günay, "In war and peace: Shifting narratives of violence in Kurdish Istanbul," *American Anthropologist*, 2019, Vol. 121, p. 554-567.

Hariz Halilovich, *Places of pain: forced displacement, popular memory and trans-local identities in Bosnian War-torn communities*, New York, Berghahn Books, 2007.

Ahmet İçduygu and Damla B. Aksel, "Migration Realities and State Responses: Rethinking International Migration Policies in Turkey," In Stephen Castles, Dinem Ozkul, and Ana M. Cubas Alvariño (eds.), *Social Transformation and Migration*, 2015, p. 115–131.

IMPACT- Civil Society Research and Development, "Socioeconomic impact of displacement waves in northern Syria," Berlin, IMPACT- Civil Society Research and Development, 2019, p.9, available at: https://www.impact-csrd.org/reports/Socioeconomic\_impact\_of\_Displacement\_EN\_web.pdf .[last accessed 3 August 2019].

Gülay Kılıçaslan, "Forced migration, citizenship, and space: the case of Syrian Kurdish refugees in İstanbul," New Perspectives on Turkey, 2016, Vol. 54, p.77–95.

Kemal Kirişci, "Turkey: A country of transition from emigration to immigration," *Mediterranean Politics*, 2007, Vol. 12(1), p.91-97.

Prem Kumar Rajaram, "Refugees as Surplus Population: Race, Migration and Capitalist Value Regimes," *New Political Economy*, 2018, Vol. 23(5), p.627-639.

Helen Mackreath and Şevin Gülfer Sağnıç, "Civil Society and Syrian Refugees in Turkey," Kağıthane, *Citizens' Assembly- Turkey*, 2017, available at: https://www.hyd.org.tr/attachments/article/215/civil-society-and-syrian-refugees-in-turkey.pdf [last accessed 3 October 2017].

Sandro Mezzadra and Brett Neilson, Border as Method, or the Multiplication of Labor, Durham, Duke University Press, 2013.

Kelsey P. Norman, "Inclusion, exclusion or indifference? Redefining migrant and refugee host state engagement options in Mediterranean 'transit' countries," *Journal of Ethnic and Migration Studies*, 2019, Vol. 45(1), p. 42-60.

Deniz Ş. Sert, "From skill translation to devaluation: the de-qualification of migrants in Turkey," *New Perspectives on Turkey*, 2016, Vol. 54, p. 97–117.

Veli Yadırgı, *The Political Economy of the Kurds of Turkey: From the Ottoman Empire to the Turkish Republic*, Cambridge, Cambridge University Press, 2017.

# Syrian Refugee Men in Za'tari Camp: Humanitarianism, Masculinities, and "Vulnerabilities"

LEWIS TURNER

KEYWORDS: Masculinities, Syrian Refugees, "Za'tari" Refugee Camp, Vulnerability, Jordan

#### ABSTRACT

This paper summarises the findings of a research project on humanitarian work with Syrian refugee men, focused on Za'tari Refugee Camp in Jordan. It argues that, for humanitarians, refugee men present a challenge. They are read in gendered and racialized ways, as independent, agential, political and at times threatening, and thereby disrupt humanitarian visions of refugeehood as a passive, feminised subject position. In this paper, these arguments are demonstrated through an exploration of some of the key areas the research focused on: how Syrian men were understood as objects of humanitarian care, how humanitarians understood Syrian men's (non-)"vulnerability," and Syrian men's attempts to create livelihoods opportunities in the camp. The paper is based on extensive ethnographic participant-observation in the camp, and interviews with humanitarian workers and Syrian refugees in Jordan, which was undertaken in 2015-2016.

### INTRODUCTION

"I'm really glad that you are asking these sorts of questions," an NGO program manager said to me over coffee, as we sat in one of the most popular cafés for foreign humanitarian workers in Amman, "because there is no-one working on men, especially single young men." I told him a story that another NGO worker had told me, that every six months or so in a meeting, someone would raise the lack of progress on a "men and boys' strategy." This lack of progress would be lamented, briefly, but then the meeting would end, everyone would be busy, and nothing would happen until the same issue was brought up again six months later. He looked me straight in the eyes and replied: "It is exactly like that!"

I was intrigued by this reaction to my research project, which was framed around refugee men and masculinities in the Syria response in Jordan. Was it really the case that there was "no-one" focusing on refugee men? What did "men and boys' strategies" seek to achieve? What areas of work did they (not) include? And what did the answers to these questions tell us about humanitarian workers' understandings of refugee men and masculinities? Were these understandings formed from the "transferable" knowledge that is operationalised across different humanitarian contexts, or were they specifically about Syrian men? Arab men? Muslim men? These are some of the central questions that animated my PhD research, which this paper summarises.<sup>1</sup>

These questions link very closely to the theme of this issue of the Civil Society Review, which invites us to rethink inequalities and informality in contexts of migration, mobility, and circulation in the Middle East. In its close-knit examination of the life and governance of Zaʻtari Refugee Camp, the largest refugee camp for Syrians in the Middle East, my research analyses the ways in which humanitarian governance of refugees perpetuates inequalities of power and social injustices, and reduces the possibility for refugees to exercise agency. My approach, which centres on an intersectional analysis of gender,<sup>2</sup> is a particularly appropriate way to explore these questions, and to shed new light on them through an examination of a topic that has not typically gained significant attention in research.<sup>3</sup>

Lewis Turner, "Challenging Refugee Men: Humanitarianism and Masculinities in Za'tari Refugee Camp", PhD Thesis, London, SOAS University of London (Department of Politics and International Studies), 2018, available at: https://eprints.soas.ac.uk/30291/1/4581\_Turner\_redacted.pdf [last accessed 25 August 2019].

<sup>2</sup> Kimberlé Crenshaw, "Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics," *University of Chicago Legal Forum*, 1989, Vol. 1989, p. 139-167.

<sup>3</sup> Magdalena Suerbaum, "Defining the Other to Masculinize Oneself: Syrian Men's Negotiations of Masculinity during Displacement in Egypt," *Signs: Journal of Women in Culture and Society*, 2018, Vol. 4 (3), p. 665–686.

In exploring these questions, my work takes as a starting point two crucial insights from critical, feminist scholarship that has examined humanitarian work with refugees. Firstly, scholars have documented numerous ways in which central aspects of the refugee regime have been based on "gender-blind" assumptions that privilege the (expected) experiences of heterosexual, cisgender men. These include the kinds of persecution included in the definition of refugeehood in the 1951 Refugee Convention, and the patrilineal models that have been used in some contexts to establish refugee status.<sup>4</sup> At the same time, and consistent with patriarchal assumptions, refugee "womenandchildren" become a central object of concern for humanitarian actors in contexts of displacement.<sup>6</sup> These valuable insights, however, do not reveal how humanitarian workers think about or relate to refugee men in their everyday work, how they conceptualise their responsibilities towards this demographic, or how understandings of masculinities shape humanitarianism. In this short paper, I will offer an overview of the arguments offered by this research project. After outlining the methodology used to conduct the research, and some of the relevant questions of positionality and ethics, I will subsequently explain the key arguments of the research, with reference to three themes: refugee men as objects of humanitarian care, refugee men and "vulnerability," and refugee men and livelihoods. Finally, I will explain the contributions this research makes to both scholarship and humanitarian practice.

Methodologically, the research is based on extensive primary fieldwork that was undertaken in Jordan between September 2015 and August 2016. During this period, I conducted a total of 70 interviews with humanitarian and NGO workers, security personnel in Za'tari, employers, donor agencies, Syrian refugees living in Za'tari, and in host communities. I also conducted a group discussion with 12 Syrians at the Questscope Youth Centre in the camp, as well as extensive participant observation in Za'tari with the NGO Arab Renaissance for Democracy and Development (ARDD).<sup>7</sup>

<sup>4</sup> Erin Baines, Vulnerable Bodies: Gender, the UN and the Global Refugee Crisis, London, Routledge, 2004; Christine M. Cervenak, "Promoting Inequality: Gender-Based Discrimination in UNRWA's Approach to Palestine Refugee Status," Human Rights Quarterly,1994, Vol. 16(2), p. 300-374; Jane Freedman, "Mainstreaming Gender in Refugee Protection," Cambridge Review of International Affairs, 2010, Vol. 23(4), p. 589-607.

<sup>5</sup> Cynthia Enloe, *The Morning After: Sexual Politics at the End of the Cold War,* Berkeley, University of California Press, 1993.

<sup>6</sup> Jennifer Hyndman and Wenona Giles, "Waiting for What? The Feminization of Asylum in Protracted Situations," *Gender, Place & Culture*, 2011, Vol. 18 (3), p. 361–379; Heather Johnson, "Click to Donate: Visual Images, Constructing Victims and Imagining the Female Refugee," *Third World Quarterly*, 2011, Vol. 32(6), p. 1015–1037.

For a more detailed discussion of methodology, see: Lewis Turner, op.cit., 2018.

Research in contexts of forced displacement is characterised by power inequalities, which can readily lead to the exploitation of refugees, and disrespect for their time, needs, and perspectives. In my case, as a white man holding UK citizenship, these inequalities ran along (at least) lines of gender, race, and citizenship, in addition to other resultant inequalities, such as access to space and territory, which made my research possible in the first place. Working in accordance with established ethical guidelines, I attempted to ensure that I was constructively contributing to humanitarian work and assistance throughout the research process, by doing volunteer work and giving donations, and I have continued to contribute to multiple humanitarian organisations in the years after my fieldwork. In choosing my research topics, I was also cognisant of the broader political context in which it would be interpreted, and prevailing narratives about Syrian refugee men, who are often assumed to be (potentially) violent, and a threat to "western" states and societies. This context informed my decision to centre my analysis on humanitarianism, and thereby to "study up;" that is, to study those who hold power in a particular context. 11

# REFUGEE MEN, "VULNERABILITY," AND AUTONOMY IN HUMANITARIAN SPACES

The central argument of this research is that, for humanitarians working in the Syrian refugee response,<sup>12</sup> refugee men present a challenge. They are read in gendered and racialized ways, as independent, agential, politically active, and at times threatening

- 8 Manar Bilal, "Our Refugee Camps Are Not Tourist Attractions," website, *The Huffington Post*, 6 December 2017, available at: http://www.huffingtonpost.com/manar-bilal/our-refugee-camps-are-not-tourist-attractions\_b\_9041800.html [last accessed 25 August 2019]; Moe Ali Nayel, "Palestinian Refugees Are Not at Your Service," website, *The Electronic Intifada*, 5 May 2013, available at: https://electronicintifada.net/content/palestinian-refugees-are-not-your-service/12464 [last accessed 25 August 2019]; Maissam Nimer, "Reflections on the Political Economy in Forced Migration Research from a 'Global South' Perspective," website, *The Sociological Review*, 26 June 2019, available at: https://www.thesociologicalreview.com/reflections-on-the-political-economy-in-forced-migration-research-from-a-global-south-perspective/ [last accessed 25 August 2019].
- 9 Christina Clark-Kazak, "Ethical Considerations: Research with People in Situations of Forced Migration," *Refuge: Canada's Journal on Refugees*, 2017, Vol. 33 (2), p.11-17.
- Lesley Pruitt, Helen Berents and Gayle Munro, "Gender and Age in the Construction of Male Youth in the European Migration 'Crisis," Signs: Journal of Women in Culture and Society, 2018, Vol. 43 (3), p. 687–709.
- 11 Laura Nader, "Up the Anthropologist Perspectives Gained from Studying Up," in Dell Hymes (ed.), *Reinventing Anthropology*, 1972, p. 284–311.
- 12 I use terms such as 'humanitarians' and 'humanitarian organisations' to refer to individuals and organisations involved in the wide-ranging provision of aid, shelter, support, programmes and services for refugees, by a collectivity of United Nations agencies, international organizations, and international and national non-governmental organisations, under the banner of the 'refugee response.'

— and thereby disrupt humanitarian visions of refugeehood. Syrian men in Za'tari refugee camp are often read as troublemakers who are difficult to govern and work with, for example when they attempt to exercise influence over the spatial organisation of the camp, when they pursue independent economic activities, and when they protest humanitarian decisions. Refugee men thus become a problem for humanitarians to repress, reform, regulate, or ignore, while, in contrast, refugee women, with whom many humanitarians are more comfortable working, become a canvas onto which humanitarian agendas can be imposed. In these governance strategies, humanitarian actors rely on supposedly "global" knowledge, while the knowledge and priorities from both the Syrian community and the Jordanian context are deemed inferior due to their designation as "local." In doing so, humanitarians consistently prioritise their own goals, logics, and understandings of gender, over those of Syrians themselves, actively disempowering their "beneficiaries." In the remainder of this paper, I will demonstrate these arguments by focusing on three key aspects of this research project. Firstly, whether Syrian refugee men are understood to be objects of humanitarian care; secondly, whether Syrian refugee men are understood to be "vulnerable," and thirdly, I will highlight Syrians' attempts to create livelihoods opportunities in the camp.

One of the major findings of this research is that, for many humanitarian actors, Syrian refugee men have an uncertain position as objects of humanitarian care. As feminist scholars have demonstrated, the vision of the refugee in the "Global South," particularly in contexts of encampment, is of a passive, feminised, and de-politicised subject position. Syrian men, by contrast, were assumed to be independent, agential, and in particular to be able to rely on their own participation in the labour market to provide for themselves. These ideas were based on a racialised vision of masculinity, in which Syrian men, as *Arab* men, were understood to somehow be immune to the violence and precarity of the labour market in Jordan. Refugee women, on the other hand, were assumed to need "empowerment" (in the specific ways imagined for them by humanitarians), even if that "empowerment" ended up increasing women's burdens, or encouraging women's participation in initiatives they found exploitative.

Similar ambiguities and uncertainties emerged in discussions of Syrian men's positions within, and relationships to, humanitarian work on "gender." Humanitarians knew that their grant and project proposals needed to show "gender awareness," and that

<sup>13</sup> Jennifer Hyndman and Wenona Giles, op.cit., 2011; Heather Johnson, op.cit., 2011.

Sarah Tobin and Madeline Otis Campbell, "NGO Governance and Syrian Refugee 'Subjects' in Jordan," *Middle East Report*, 2016, Vol. 278, p. 4–11.

<sup>15</sup> Katharina Lenner and Lewis Turner, "Making Refugees Work? The Politics of Integrating Syrian Refugees into the Labor Market in Jordan," *Middle East Critique*, 2019, Vol. 28 (1), p. 65–95.

the key way to demonstrate this was to linguistically emphasise accounting for the distinct needs of "women, girls, boys and men." However, only rarely were refugee men considered as people who were themselves living through gendered experiences of displacement. Therefore, as one of my interviewees said, it is difficult for humanitarian workers to "actually choose to be against" refugee men, because they are part of the broader population humanitarians are there to work with, but that does not necessarily mean that they are "for" them either. This analysis demonstrates, I argue, that for many humanitarians, refugee men's position and status within humanitarian work was ambiguous. I characterise this ambiguity as Syrian refugee men having an uncertain position as objects of humanitarian care.

Humanitarian determinations of "vulnerability" were one central field in which these dynamics played out. In the earlier years of the Syria refugee response in Jordan, "vulnerability" was often calculated using the "group approach." For example, according to a document from the United Nations High Commissioner for Refugees (UNHCR) and International Relief and Development (IRD), refugee populations contain six "vulnerable" groups: women at risk, elderly/older person at risk, child at risk, single parent or caregiver, people with disabilities, and people with serious medical conditions. <sup>18</sup> In Jordan, this system was largely replaced, because it generalised groups, and could not account for the causes of, or changes in, "vulnerability." The new system was the Vulnerability Assessment Framework — a large-scale survey designed to measure refugees' "vulnerability" — but informal understandings of who was, and who was not, "vulnerable," continued to be widely shared and influential among humanitarian workers.

Women who were living with children but not with men, in so-called "female-headed households," were assumed, by virtue of this family arrangement, to be particularly or especially "vulnerable." This same designation of "female-headed household" is used generically regardless of the reason why the woman is living without a partner. When a woman is living with a partner who is a man, the household is typically assumed and understood to not be "female-headed;" that is, women only "head" their households in the absence of a man. As Susie Jolly argued, this terminology is troublingly heteronormative, ignoring "the possibility that [the household] could be female-headed by choice," run

<sup>16</sup> Lewis Turner, "Syrian Refugee Men as Objects of Humanitarian Care," *International Feminist Journal of Politics*, 2019, Vol. 21 (4), p. 595–616.

<sup>17</sup> Interview with Curt Rhodes, International Director of Questscope, Amman, 19 May 2016.

United Nations High Commissioner for Refugees, and International Relief and Development. "Vulnerability Criteria - English," website, *United Nations High Commissioner for Refugees*, n.d., available at: http://data.unhcr.org/syrianrefugees/country.php?id=107 [last accessed 25 August 2019].

by a lesbian couple, for example, or by a woman who prefers to live without a husband. 19

Refugee men, on the other hand, were typically assumed not to be "vulnerable." The consensus that refugee women and children were (the most) "vulnerable" appeared to form part of the "common sense" of the everyday world of humanitarian workers, and thus not to require explanation or justification. Whether one is deemed to be "vulnerable" by humanitarian actors (as well as by states and judicial systems) can have important implications for refugees' lives and welfare – being recognised as (among the most) "vulnerable" is often a prerequisite to accessing humanitarian aid and programmes, as well as resettlement opportunities. Humanitarians, it therefore appeared, were much more comfortable working with, and far too comfortable holding power over, refugee women, rather than refugee men.<sup>20</sup>

Nevertheless, as I have argued at length elsewhere, <sup>21</sup> understanding refugee men's lives and needs through an analytical framework of "vulnerability" could also have negative implications for refugee men themselves. Doing so would perpetuate an oppressive system where resource distribution is done according to humanitarian frameworks, ideas, and calculations. Researchers and humanitarians alike need to, instead, centre their analysis of refugees' lives on the frameworks, concepts and ideas that are meaningful to refugees themselves.<sup>22</sup>

The third area through which I wish to explore and demonstrate the central arguments of this research project, is the attempts of Syrian men to build livelihoods opportunities outside of the control of humanitarian and state actors. As soon as Za'tari camp opened, Syrians began to conduct informal economic activity, exchanging and marketising goods that were distributed to them by humanitarian agencies. This market grew to contain approximately 3,000 businesses, which were overwhelmingly set up, run, and staffed by men. The gendered nature of this activity reflected the centrality of "breadwinning" to many Syrian men's understandings of masculinities, broader gendered understandings of work and responsibility, but also other (often interrelated) factors such as access to capital.

Humanitarian responses to this activity were varied. Humanitarian workers "on the ground" in Za'tari were more likely to be relatively sympathetic to Syrians' actions in

<sup>19</sup> Susie Jolly, "Why Is Development Work so Straight? Heteronormativity in the International Development Industry," *Development in Practice*, 2011, Vol. 21(1), p. 18–28.

<sup>20</sup> Lewis Turner, op.cit., 2018.

<sup>21</sup> Lewis Turner, "The Politics of Labeling Syrian Refugee Men as 'Vulnerable," Social Politics: International Studies in Gender, State and Society, forthcoming.

<sup>22</sup> Olivia Umurerwa Rutazibwa, "What's There to Mourn? Decolonial Reflections on (the End of) Liberal Humanitarianism," *Journal of Humanitarian Affairs*, 2019, Vol. 1 (1), p.65–67.

setting up a market, and to recognise the inevitability of informal economic activity in a camp context. Other humanitarian actors, however, would lament that Syrians were using resources in ways that humanitarians had not intended, and undertook extensive efforts to limit Syrians' capacities to re-shape the space and life of the camp in these ways. UNHCR's leadership in the country, and the Jordanian government, were both troubled by the market, the independence it allowed, and the permanence that they thought could potentially develop from it. While humanitarians were, at times, happy to promote Syrians as "entrepreneurs," Syrians' activities extensively disrupted the authoritarian governance strategies that many humanitarian and state actors aim to employ in refugee camps. In this context too, therefore, refugee men were seen as too agential, too political, and a "problem" for humanitarians to repress or regulate.

In the broader research project,<sup>23</sup> these arguments and analysis are applied to a wider range of topics and humanitarian interventions, including: work that attempted to "engage" Syrian men as allies in preventing sexual and gender-based violence, humanitarian "Cash for Work" programmes, refugee camp governance, and the humanitarian "innovation" agenda. Taken together, these findings have extensive relevance to both academic scholarship and humanitarian practice, the most important of which are summarised below.

# MOVING FORWARD: RESEARCHING AND WORKING WITH REFUGEE MEN

In examining humanitarian understandings of refugee men and masculinities, a topic that has rarely received systematic attention, this research offers substantive new contributions to scholarship. Existing academic analysis on humanitarian work with refugee men tends to focus only on gender programmes or gender-based violence work;<sup>24</sup> in contrast, my research examines the ways in which understandings of refugee men and masculinities are sutured throughout, and have a profound influence on all aspects of humanitarian work. It is thereby of particular relevance to scholars, often working in feminist International Relations, who seek to explore and uncover the ways in which gender, and the structures of power and differentiation with which it intersects, are central to the operations of international power. It will also be of extensive interest to those working on the Syria "crisis" and responses, and offers a novel vantage point from

<sup>23</sup> Lewis Turner, op.cit., 2018.

For example, see Barbra Lukunka, "New Big Men: Refugee Emasculation as a Human Security Issue," International Migration, 2012, Vol. 50 (5), p. 130–141; Elisabeth Olivius, "Refugee Men as Perpetrators, Allies or Troublemakers? Emerging Discourses on Men and Masculinities in Humanitarian Aid," Women's Studies International Forum, 2016, Vol. 56, p. 56–65.

which to analyse and understand these events. Its in-depth and layered exploration of the life, governance and politics of Za'tari will be of relevance to scholars of contemporary Jordan, of humanitarianism, and of gender and refugeehood.

Similarly, this work is of extensive relevance to individuals and organisations working in the humanitarian and NGO sectors, especially (but not exclusively) those working with Syrian refugees or in contexts of the Middle East. It offers a new perspective from which to understand and reflect on humanitarian work. It does not offer a conventional "evaluation" of humanitarian work, nor does it answer whether it was "successful," according to donor or humanitarian criteria. Rather, it follows in a line of critical, ethnographically-informed scholarship that asks how such projects and interventions work.<sup>25</sup> In doing so, it calls for a deep re-evaluation of the ways in which humanitarian work with refugees is conducted. A running theme of the argumentation, as discussed above, how humanitarian actors consistently centre their own – rather than refugees' – values, frameworks and priorities, including their own understandings of gender. The takeaway for practitioners and policy-makers should therefore not be to simply "include" refugee men more in humanitarian work. Instead, the analysis begs the question of how humanitarian work can instead genuinely centre refugees - their lives, their understandings, and their conceptual frameworks - to build a more emancipatory humanitarianism for those who will need solidarity in the days, months, and years to come.

#### ACKNOWLEDGEMENTS

I am very grateful to my wonderful supervisory team at SOAS University of London – Laleh Khalili, Rahul Rao, and Tania Kaiser – for their guidance, support and feedback throughout the PhD process. I am indebted to all of my interlocutors in Jordan, and am grateful that they shared their time, perspectives, and knowledge with me. I have a particular debt of gratitude to my colleagues at ARDD, with whom I worked very closely. I would also like to thank the editors of Civil Society Review for inviting me to contribute this summary.

25 David Mosse, *Cultivating Development: An Ethnography of Aid Policy and Practice*, Anthropology, Culture, and Society, London, Pluto Press, 2005.

### **Bibliography**

Erin Baines, Vulnerable Bodies: Gender, the UN and the Global Refugee Crisis, London, Routledge, 2004

Manar Bilal, "Our Refugee Camps Are Not Tourist Attractions," website, *The Huffington Post*, 6 December 2017, available at: http://www.huffingtonpost.com/manar-bilal/our-refugee-camps-are-not-tourist-attractions b\_9041800.html [last accessed 25 August 2019].

Christine M. Cervenak, "Promoting Inequality: Gender-Based Discrimination in UNRWA's Approach to Palestine Refugee Status," *Human Rights Quarterly*, 1994, Vol. 16(2), p. 300-374.

Christina Clark-Kazak, "Ethical Considerations: Research with People in Situations of Forced Migration," Refuge: Canada's Journal on Refugees, 2017, Vol. 33 (2), p.11-17.

Kimberlé Crenshaw, "Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics," *University of Chicago Legal Forum*, 1989, Vol. 1989, p. 139-167.

Cynthia Enloe, The Morning After: Sexual Politics at the End of the Cold War, Berkeley, University of California Press, 1993.

Jane Freedman, "Mainstreaming Gender in Refugee Protection," Cambridge Review of International Affairs, 2010, Vol. 23(4), p. 589-607.

Jennifer Hyndman and Wenona Giles, "Waiting for What? The Feminization of Asylum in Protracted Situations," *Gender, Place & Culture*, 2011, Vol. 18 (3), p. 361–79.

Heather Johnson, "Click to Donate: Visual Images, Constructing Victims and Imagining the Female Refugee," *Third World Quarterly*, 2011, Vol. 32(6), p. 1015–37.

Susie Jolly, "Why Is Development Work so Straight? Heteronormativity in the International Development Industry," *Development in Practice*, 2011, Vol. 21(1), p. 18–28.

Katharina Lenner and Lewis Turner, "Making Refugees Work? The Politics of Integrating Syrian Refugees into the Labor Market in Jordan," *Middle East Critique*, 2019, Vol. 28 (1), p. 65–95.

Barbra Lukunka, "New Big Men: Refugee Emasculation as a Human Security Issue," *International Migration*, 2012, Vol. 50 (5), p. 130–141.

David Mosse, Cultivating Development: An Ethnography of Aid Policy and Practice, Anthropology, Culture, and Society, London, Pluto Press, 2005.

Laura Nader, "Up the Anthropologist - Perspectives Gained from Studying Up," in Dell Hymes (ed.), Reinventing Anthropology, 1972, p. 284–311.

Moe Ali Nayel, "Palestinian Refugees Are Not at Your Service," website, *The Electronic Intifada*, 5 May 2013, available at: https://electronicintifada.net/content/palestinian-refugees-are-not-your-service/12464 [last accessed 25 August 2019].

Maissam Nimer, "Reflections on the Political Economy in Forced Migration Research from a 'Global South' Perspective," website, *The Sociological Review*, 26 June 2019, available at: https://www.thesociologicalreview.com/reflections-on-the-political-economy-in-forced-migration-research-from-a-global-south-perspective/[last accessed 25 August 2019].

Elisabeth Olivius, "Refugee Men as Perpetrators, Allies or Troublemakers? Emerging Discourses on Men and Masculinities in Humanitarian Aid," Women's Studies International Forum, 2016, Vol. 56, p. 56–65.

Lesley Pruitt, Helen Berents and Gayle Munro, "Gender and Age in the Construction of Male Youth in the European Migration 'Crisis," Signs: Journal of Women in Culture and Society, 2018, Vol. 43 (3), p. 687–709.

Olivia Umurerwa Rutazibwa, "What's There to Mourn? Decolonial Reflections on (the End of) Liberal Humanitarianism," *Journal of Humanitarian Affairs*, 2019, Vol. 1 (1), p.65–67.

Magdalena Suerbaum, "Defining the Other to Masculinize Oneself: Syrian Men's Negotiations of Masculinity during Displacement in Egypt," Signs: Journal of Women in Culture and Society, 2018, Vol. 4 (3), p. 665–686.

Sarah Tobin and Madeline Otis Campbell, "NGO Governance and Syrian Refugee 'Subjects' in Jordan," Middle East Report, 2016, Vol. 278, p. 4–11.

Lewis Turner, "Challenging Refugee Men: Humanitarianism and Masculinities in Za'tari Refugee Camp", PhD Thesis, London, SOAS University of London (Department of Politics and International Studies), 2018, available at: https://eprints.soas.ac.uk/30291/1/4581\_Turner\_redacted.pdf [last accessed 25 August 2019].

Lewis Turner, "Syrian Refugee Men as Objects of Humanitarian Care," *International Feminist Journal of Politics*, 2019, Vol. 21 (4), p. 595–616.

Lewis Turner, "The Politics of Labeling Syrian Refugee Men as 'Vulnerable," Social Politics: International Studies in Gender, State and Society, forthcoming,

United Nations High Commissioner for Refugees, and International Relief and Development. "Vulnerability Criteria - English," website, *United Nations High Commissioner for Refugees*, n.d., available at: http://data.unhcr.org/syrianrefugees/country.php?id=107 [last accessed 25 August 2019].

Beyond
Humanitarian
Relief: Social
Networks and the
Role of Shared
Identity in Refugee
Belonging and
Support in Turkey

MICHAEL KAPLAN

KEYWORDS: Refugees, Humanitarianism, Turkey, Belonging, Syrians, Social Networks, Anthropology

#### ABSTRACT

A considerable body of research explores the ways in which refugees exert agency and establish belonging in exile. This scholarship challenges popular tropes that reduce the varied experiences of displacement to generalized themes of crisis, uprootedness, and suffering. Through exploring refugee involvement in Islamic communities in Turkey, this paper considers the role played by informal social networks and actors in both helping Syrian refugees to secure their basic needs, as well as in fostering subjectivities of belonging. Drawing on secondary research as well as on participant observation and interviews conducted with Syrians living in Turkey, it argues that attention to social networks built upon shared modes of identification, such as being devoutly religious, can offer generative insight into processes of emplacement among refugees. These networks not only make visible some of the problematic aspects of humanitarianism associated with non-governmental organizations, but also present alternative models built upon mutual support and care. At the same time, while recognizing the benefits of informal social networks, this paper also considers the potential for new boundaries and exclusions to emerge where others recede.

#### INTRODUCTION

In December 2012, Hisham, then a 20-year-old Syrian, arrived at the Turkish border province of Hatay to receive medical treatment for wounds sustained while fighting alongside the Free Syrian Army (FSA). Unlike the many Syrians who sought support through a network of non-governmental organisations (NGOs) along the border, Hisham remembered that he had met several Turkish students studying theology in Damascus while he was pursuing his undergraduate degree. He contacted them and found that they were eager to support their "Muslim brother." They travelled to Hatay to assist him through his medical treatments, and then accompanied him several months later to Istanbul, where they offered him housing and employment at an Islamic school they managed. Seven years later, Hisham is still involved with the school. As he explained:

"If it wasn't for them, my experience in Turkey would have been very different. The people who were helping me did so based on religious reasons, not any other reasons, such as a humanitarian reason, or because they had to. It was their own choice. They came to see me, I didn't go to them. They came from Istanbul to Hatay to help me, and they brought me back to Istanbul on their own account... They told me, 'Don't worry, we are going to take you with us. We will take care of everything' They were like my second family."

Hisham's story offers an alternative focus to policy-oriented scholarship in refugee and migration studies that emphasises legal, economic, and political precarity as the primary experience of refugees in Turkey and the Middle East more broadly.<sup>2</sup> Indeed, while he complained of many of the same bureaucratic complications that continue to burden Syrians living in Turkey, he had developed a tight-knit social network and a sense of belonging in Istanbul.

As Tara Polzer notes, academic scholarship has a tendency to overlook the experiences of refugees who are well-integrated into their host countries.<sup>3</sup> While this derives, in part, from an interest in those who are most vulnerable and a desire to call into account government policies that disadvantage refugees, it simultaneously operates to reproduce an image of the refugee as a passive victim out of place and in need of saving.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> Interview by the author with Hisham, a Syrian refugee in Istanbul, Turkey, via Skype, 15 March 2019.

<sup>2</sup> To read about the many legal challenges Syrians face, see: Feyzi Baban, Suzan Ilcan, and Kim Rygiel, "Syrian Refugees in Turkey: Pathways to Precarity, Differential Inclusion, and Negotiated Citizenship Rights," *Journal of Ethnic and Migration Studies*, 2017, Vol. 43(1), p. 41–57.

<sup>3</sup> Tara Polzer, "Invisible Integration: How Bureaucratic, Academic and Social Categories Obscure Integrated Refugees," *Journal of Refugee Studies*, Oxford, Oxford University Press, 2008, p. 477.

<sup>4</sup> Critiques of depictions of refugees as passive and out of place are common, but are often influenced by Liisa Malkki, "Refugees and Exile: From 'Refugee Studies' to the National Order of Things." *Annual Review of Anthropology*, 1995, Vol. 24(1), p. 495-523.

In this paper, I would like to suggest that, in the context of the large-scale displacements from Syria, attention to alternative modes of identification, such as being religiously affiliated, can provide a helpful mode of analysis for scholars seeking to understand emplacement among refugees. This approach considers forms of identification that become important in context of displacement, looking beyond national identity as the sole, or primary, social identifier. Indeed, among the Syrians I met in Turkey, those who had proclivities toward Islamic action and education often felt secure and confident about their place in the country. They had connected with informal support networks that, while assisting with practical concerns, such as finding housing and employment, also offered spiritual support, companionship, and community.

Much of this paper draws on secondary scholarship in the social sciences, primarily anthropology, pertaining to displacement and humanitarianism, suggesting approaches to understanding belonging, identity, and social networks. These secondary sources are supplemented through accounts from my own ethnographic fieldwork in Turkey in Summer 2019, as well as several earlier and extended periods of reporting as a journalist. 5,6 I spent three months in the Istanbul neighborhood of Fatih, where I attended weekly gatherings organized by an Islamic community. Although institutionally independent, this community developed out of the larger Nurcu movement — a vast revivalist movement with various splinter communities that all read the writings of the Turkish theologian Said Nursi (d. 1960) — with the intention of reading Nursi's work in English. The community attracted educated Turks, international Muslims living in Turkey as professionals or students, and economic and political refugees. My research, which included participant observation and interviews with around a dozen Syrians, extended beyond the formal community, and instead considered the personal relationships interlocutors had built with one another. In light of discourses I regularly heard which depicted Istanbul as bifurcated between Syrian and Turkish spheres, I was surprised to find that many Syrian men<sup>7</sup> — sometimes in groups and sometimes as individuals — attended Turkish religious events and had become involved in Turkish Islamic communities, even in spite of language barriers. In general, when asked about their support and connections, they indicated that they did not receive services from formal NGOs and instead depended upon informal community relationships. Donations were distributed, not through organised humanitarian bureaucracies intended to aid

5 Note that names have been changed throughout the paper in order to protect the privacy of all interlocutors.

While my experience as a journalist helped me to better understand the lives of my interlocutors, and to build important connections, this paper is primarily rooted in my recent ethnographic fieldwork.

<sup>7</sup> Due to cultural norms, I primarily had access to male gatherings.

refugees, but instead on ad hoc, case-by-case basis intended to help "a brother" in a difficult situation. I thus treat these religious communities as social networks, which I define as the interpersonal relationships through which migrants secure basic needs and develop feelings of emplacement and belonging.<sup>8</sup>

In the analysis that follows, I present a broad overview of the situation for refugees in Turkey and raise questions pertaining to shared identity and Islam. I then explore the salience of the category of "refugee" and suggest ways in which their experiences align with, and diverge from, commonly held assumptions about refugees and humanitarian support. Not wanting to idealise the notion of a shared identity, in the conclusion, I suggest new problematics, fractures, and boundaries that have emerged in the context of socio-religious networks built upon shared affiliation. The conflict in Syria and the subsequent refugee influx has come about at a particularly critical juncture in Turkish history, insofar as religiosity as a unifying identity (among those Turks who do, indeed, identify as religious) has become an increasingly important social identifier under the Justice and Development Party (AKP). In some ways, Syrians are both the beneficiaries of the AKP's commitment to a pan-Islamic vision, one that expresses particular concerns about fellow Muslims in need and, as such, they are also held up as its evidence.

#### TURKEY AS A CASE FOR THINKING OUTSIDE THE NGO

Turkey provides an illustrative study into the practices of agency and emplacement among refugee communities. According to the Center for American Progress, a vast majority of Syrian refugees in Turkey, some 96 percent, live outside of refugee camps, in either urban or semi-urban areas. With nearly four million refugees living in Turkey, Syrian restaurants, cafes, and small businesses have been established throughout major cities. A majority of Syrians remain in the country's southern provinces, close to the Syrian border, but about one million Syrians are living in Istanbul, the economic capital. <sup>11</sup>

8 Note that I borrow the first part of this definition, relating to basic needs, from Brigitte Suter, but add to the definition a sense of belonging, in line with how my interlocutors understood the role of these Islamic communities. Brigitte Suter, "Social Networks in Transit: Experiences of Nigerian Migrants in Istanbul," *Tournal of Immigrant & Refugee Studies*, 2012, Vol. 10 (2), p. 209.

<sup>9</sup> Ihsan Yilmaz, "Islamic Populism and Creating Desirable Citizens in Erdogan's New Turkey," *Mediterranean Quarterly*, 2018, Vol. 29(4), p. 52-76.

<sup>10</sup> The Islamist-leaning AKP, led by President Recep Tayyip Erdogan, encourages family values and has overturned many of Turkey's formerly secular laws. Under the AKP government, many Islamic organizations and communities have enjoyed widening influence throughout the country.

This number is according to the Istanbul mayor, although only 500,000 Syrians are officially registered in the city, according to figures from the Interior Ministry. See: Sarah Dadouch and Khalil Ashawi, "Istanbul gives Syrians one month to return to provinces in which they are registered," website, *Reuters*, 22

As Turkish authorities attempt to phase out the refugee camps,<sup>12</sup> they are also implementing policies intended to integrate Syrian children into Turkish schools and Syrian workers into the economic system. As various studies have shown, few refugees have plans to return home anytime in the foreseeable future.<sup>13</sup> While some 75,000 Syrians have become naturalised Turkish citizens, a vast majority remain in limbo under temporary protection status.<sup>14</sup> The situation of refugees in the country thus represents that of a refugee population and humanitarian situation that is indefinite and in process of growing long-term and multi-generational.<sup>15</sup>

To meet the needs of a diverse, and often economically desperate population, a vast network of NGOs exists in Turkey today. As of 2017, a Turkish official stated that 48 foreign NGOs had received permission to operate in the country, although some (including International Medical Corps and Mercy Corps) were shuttered for their alleged cooperation in providing Syrian Kurds with humanitarian relief. Many NGOs and international associations, including United Nations High Commissioner for Refugees (UNHCR), the United Nation's refugee agency, remain active in providing educational services and other programming and services to Syrians. However, a vast majority of humanitarian endeavours are led by Turkish NGOs, often working in partnership with international organisations. My interlocutors were most familiar with the work of the Foundation for Human Rights and Freedoms and Humanitarian Relief (IHH), a Turkish

.....

July 2019, available at: https://www.reuters.com/article/us-turkey-syrians/istanbul-gives-syrians-one-month-to-return-to-provinces-in-which-they-are-registered-idUSKCN1UH1Y6 [last accessed 20 August 2019].

- According to Alan Makoyvky, decisions to close the camps have been influenced, in part, by the economic success of Syrians residing outside of the camps; UN officials have also cited the importance of ensuring refugees are integrated into their "host" communities and live self-reliantly. Many refugees have themselves chosen to settle outside of refugee camps, and the UNHCR provides a stipend to help support settlement outside of the camps. See: Alan Makovsky, "Turkey's Refugee Dilemma: Tiptoeing Toward Integration," website, *Center for American Progress*, 2019, available at: https://www.americanprogress.org/issues/security/reports/2019/03/13/467183/turkeys-refugee-dilemma [last accessed 15 May 2019].
- 13 Alan Makovsky, op.cit, 2019.
- Syrians are able to apply for temporary protection in Turkey, which, while protecting their rights to remain in Turkey, does not afford them rights laid out in international conventions for refugees. Those under temporary protection are legally prohibited from traveling to other provinces, unless granted special permission.
- Turkey is just one country in the region that is currently hosting a large population of Syrian refugees. In Lebanon, there are more than 1.5 million refugees, and in Jordan, 1.4 million. About 20 percent of refugees in Jordan live in camps, while Lebanon was wary to create camps due to its experiences with protracted Palestinian displacement. Both countries, as well as Turkey (explored further in the section below, "Fragmented Belongings") have experienced growing anti-refugee sentiment.
- Bülent Aras and Yasin Duman, "I/NGOs' Assistance to Syrian Refugees in Turkey: Opportunities and Challenges," *Journal of Balkan and Near Eastern Studies*, 2019, Vol. 21(4), p. 478-491.

Islamic charity that operates globally. Their headquarters is located in the neighbourhood of Fatih in Istanbul, where my interlocutors primarily lived.

Because this paper focuses precisely on those refugees who "don't need help" — at least not from international NGOs — and who are "not immediately distinguishable from the general population," quantitative data is difficult to come by.<sup>17</sup> That noted, I do not intend to argue whether or not these experiences of participation in religious life, or in other forms of social networks, are reflective of a substantial percentage of Syrians living in Turkey. However, areas where Syrian commercial activities and social lives thrive, such as in the Fatih neighbourhood of Istanbul, suggest that many Syrians have built lives for themselves and experience emplacement and belonging in Turkey — which, of course, is not to suggest that they are content with their circumstances or the policies that regulate their lives. Rather, I consider these cases of Syrians who have become involved in Turkish socio-religious life for what they might reveal about the nature of displacement and identity in the Middle East. That includes how they might encourage scholars to expand their conception of humanitarianism beyond the workings of NGOs and to remain attentive to the role played by informal social actors and networks, whether they are built upon religious identity or other potential modes of affiliation that transcend that of the nation.

#### BEYOND 'OUT-OF-PLACENESS:' FROM REFUGEE TO MUHACIR

In recent decades, scholars within the social sciences have become increasingly sceptical of depictions of a generalised "refugee experience," reducible to narratives of out-of-placeness. In the early 1990s, Liisa Malkki suggested that popular discourse, academic and policy-oriented literature, and refugee management has produced a ubiquitous way of thinking about (and conflating) identity/culture and territory/nation. These assumptions are reflected through the lexicon commonly available to speak about refugees: terms like "displacement" and "uprootedness," often associated with crises, insinuating a metaphysical attachment between place and identity. Malkki's own work with Hutu refugees, both within and outside of refugee camps, showed that interpretations of exile and home, as well as notions of identity and nation, varied depending on the circumstances of one's exile. Since then, anthropology has seen a proliferation of studies exploring the ways through which the category of "refugee" can be a malleable one — sometimes providing the grounds upon which people stake political and historical claims, construct senses of

<sup>17</sup> Tara Polzer, *op.cit.*, 2008, p. 477.

Liisa Malkki, "National Geographic: The Rooting of Peoples and the Territorialization of National Identity Among Scholars and Refugees," *Cultural Anthropology*, 1992, Vol. 7(1), p. 24-44.

<sup>19</sup> Ibid., p. 34-37.

belonging, and build solidarities.<sup>20</sup> This has, in many ways, weakened an emphasis on the "refugee" as the paradigmatic case of "bare life" to whom Giorgio Agamben referred, and instead encourages scholars to view refugees as agentive subjects. <sup>21</sup>

As Giulia El Dardiry observes, within studies of the Middle East, scholars have often highlighted a regionalist paradigm to counter a discourse that assumes refugees to be people out of place. This approach instead focuses on local and regional affiliations (often times Arabism and Islam) that become important in cases of mass-scale migrations and displacements. In a context of neoliberal restructuring programs, scholars also point to the relevance of socioeconomic relationships. <sup>22</sup> In the Turkish case, there remains a fairly clear division in public discourses between Syrians and Turks — especially, perhaps, given their linguistic and ethnic distinctions. Rather than reject difference, interlocutors often reproduced (and idealised) ethno-national diversity, expressing a cosmopolitan intrigue with culinary, linguistic, and other cultural practices. At the same time, they emphasised the importance of another, unifying identity: belonging to a global Muslim community, which they referred to as the *umma*. <sup>23</sup>

In many respects, the *umma* was spoken about in aspirational terms — something that Muslims must strive to realise. Participants of the religious communities (which, as a broad category, are referred to as the *cemaat*) often referred to Syrians as *muhacir*, invoking the early Muslim emigrants who fled persecution with the Prophet Muhammad from Mecca to Medina.<sup>24</sup> Turkish interlocutors often said that Turks should act like the *ansar*, referring to those Muslims already living in Medina who welcomed and sheltered the Muslim emigrants. The analogy was explained to me as an attempt to recognise and

This is a theme explored in anthropological literature pertaining to Palestinian refugees especially, given the protracted nature of their displacement. See, for instance, Julie Peteet, *Landscapes of Hope and Despair Palestine Refugee Camps*, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2005; Ilana Feldman, *Life Lived in Relief: Humanitarian Predicaments and Palestinian Refugee Politics*, Oakland, University of California Press, 2018.

<sup>21</sup> Giorgio Agamben, "We Refugees," Symposium, 1995, Vol. 49(2), p. 116.

<sup>22</sup> Giulia El Dardiry, "People Eat People': The Influence of Socioeconomic conditions on Experiences of Displacement in Jordan," *International Journal of Middle East Studies*, Cambridge, Cambridge University Press, 2017, p. 703.

In her ethnography of migrants' conversions in Kuwait, Attiya Ahmad explores the relationship between Islamic da'wa movements, cosmopolitanism, and the umma concept. See: Attiya Ahmad, Everyday Conversions: Islam, Domestic Work, and South Asian Migrant Women in Kiawait, Durham, Duke University Press, 2017, p. 165-169.

While deployed here as a form of camaraderie and solidarity, it is worth noting that the term *muhacir*, as the term *musafir* (guest), has been mobilised by politicians as a strategic alternative to referring to Syrians as refugees. As noted earlier, Syrians are granted temporary protection status, but are denied recognition as refugees, which would entitle them to certain rights.

negotiate ethno-national distinction, while understanding that Turks held a special responsibility to embrace their "Muslim brothers from Syria," just as the early Muslims had done with those fleeing Mecca. Within the religious communities in Fatih, usage of the term *muhacir* was seen as standing in contradistinction to terms like "refugees" or "guests" — terms viewed as alienating. It signalled an implicit critique of the wider Turkish public for failing to uphold their Islamic duties to support their co-religionists.

#### REFUGEE AS RECIPIENT AND PROVIDER

Much literature in migration studies has focused on the role of shared identity with regards to the proliferation of Islamic NGOs.<sup>25</sup> These NGOs interweave a discourse of both Islamic solidarity and compassion and of neoliberal humanitarianism. While much of this literature offers generative insight into the way shared identity can be mobilised, and the multiplicity of forms humanitarianism can take, these studies tend to uphold the stark dichotomy between those "being saved" and those doing the saving — that is, humanitarian actors. They thus reproduce a generalisable image of the refugee-ashelpless-victim. Attention to social networks, on the other hand, reveals how refugees are simultaneously the recipients of support, while also participants and contributors to a community — thereby challenging the challenges of paternalism that, as many scholars note, are often associated with humanitarian endeavours.<sup>26</sup>

Within the socio-religious communities, interlocutors understood themselves as both recipients and providers of support. Those who provided them with help were not impersonal bureaucratic aid workers, but instead participants in their own communities. Tarek, a Syrian man in his early 30s, who is involved with one of the communities in Fatih and works as a teacher, explained how support within the religious communities functioned:

"My situation in this country is difficult. I'm having difficulty with my kimlik [an identification card] so sometimes I need help. I can ask [a respected person in the community] to help me and he will [ask the others]. They helped me to find an apartment that way, and helped me pay it when I didn't have work. Then someone else will need some help. [A respected person] will come to me, he will say 'this brother needs help' and then I can help him."

See, for instance: Mayka Kaag, "Transnational Islamic NGOs in Chad: Islamic Solidarity in the Age of Neoliberalism," *Africa Today*, 2008, Vol. 54(3), p. 3-18.

Estella Carpi, "The Political and the Humanitarian in Lebanon. Social Responsiveness to Emergency Crisis from the 2006 War to the Syrian Refugee Influx," *Oriente Moderno*, 2014, Vol. 94(2), p. 409.

<sup>27</sup> Interview by the author with Tarek, a Syrian refugee, in Istanbul, Turkey, 13 July 2016. Interestingly, Tarek's kimlik issue resolved shortly following our initial interview, and he managed to secure semi-reliable employment.

The cyclical nature of giving reflects that which Marcel Mauss described as a cycle of reciprocity, helping to bind a community together.<sup>28</sup> Mauss suggests that individuals engage in acts of gift-giving that, although feeling to be voluntary, are circumscribed by social obligation, engaged in reciprocal cycles of giving, receiving and returning gifts. At the time of my fieldwork in Summer 2019, Tarek was renting out a room in his apartment at a low cost to a Turkish friend who had fallen on difficult financial circumstances further reflecting the cycle of reciprocity that occurs within this context. Apartment sharing was one common way Syrians, and others, found support through the network. Several interlocutors who were struggling financially were given affordable housing through dormitories associated with religious communities.

Tarek's role as both receiver and giver of support reflects what Noga Malkin, writing in a context of formalised humanitarian endeavours, describes as "a more fluid understanding of refugees as people located in various, fluctuating, positionalities."<sup>29</sup> Indeed, Syrians like Tarek who had been involved in a community for extended periods of time often served in multiple symbolic and practical capacities and had gained a level of respect that they often did not feel in other spaces. Because Syrians were often viewed as being well educated in traditional Islamic studies, including Qur'anic recitation, they were often called upon to lead the community in prayers. This was the case not only within the weekly gathering I attended, but also within the other Sufi communities I observed, where the leaders of the religious orders would occasionally step aside to allow a Syrian theology student or elder to lead.

In terms of serving in functional humanitarian roles, Syrians who had strong networks with both Turks and Syrians were often called upon as intermediaries in charitable giving. Shadi, another long-time participant in the community, said that Turkish friends would often ask him if he knew of families that needed support, especially around holiday times.<sup>30</sup> "It has become about people you trust," Shadi said, explaining why people elected to donate their charity through his social connections, rather than through NGOs. "It's moved away from giving to [humanitarian organisations] to more private and personal giving. They [Turkish people] want to know that you know the person." He, as the majority of my Syrian interlocutors, voiced critiques of how NGOs were thought to distribute their funds. Knowing that I was studying humanitarianism, Syrians would frequently engage me with questions (and opinions) along the following lines: "Do you think that [specific NGO] is really doing anything? Maybe they rarely do projects, but

28 Marcel Mauss, The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies, Chicago, Hau Books, 2016.

Noga Malkin, "My Brother's Keeper: The Double Experience of Refugee Aid-Workers," Journal of Peacebuilding & Development, 2015, Vol. 10(3), p. 47.

Interview by author with Shadi, Syrian refugee, Istanbul, 5 August 2019.

there's lots of media and photographs. They exaggerate I think." 31

These religious networks also provided Syrians with important social relationships that helped them feel grounded in Turkey. While Shadi appreciated the theological teachings, he spoke about the Nurcu community, and other religious involvements, primarily as fulfilling social and practical needs that helped him feel more comfortable in Turkey. He maintained a certain pride in being familiar with Turks, and believed that it would help his upward mobility. He explained:

"You need some way to meet new people. In Istanbul, it's either mosques during prayer services, or the cemaats. Or you go and have coffee or something, but at a café, but practicing Muslims will not go there, for people who don't want to be seen in that climate.<sup>32</sup> Cemaat is the best substitute that there is now ... It's because of the cemaats that I know the Turkish community here more than the Syrians. I wanted to know the Turkish [people], so I know how they act and so that I could learn Turkish."

For many Syrians, the Turkish language posed a major barrier to feeling comfortable in the country. Shadi, having learned Turkish by living with Turkish-speakers and involving himself in religious communities, emphasised that he held a certain attachment to Turkey that many other Syrians he had met did not experience. In general, the Syrians involved with the Islamic communities in Fatih had achieved basic proficiency in Turkish and also spoke of a long-term future for themselves in Istanbul.

#### FRAGMENTED AND PRECARIOUS BELONGINGS

Feelings of belonging were often brought into question by discrimination and discomfort Syrians faced in other contexts. In recent years, anti-refugee sentiment has grown increasingly pronounced in Turkey. While Turks initially believed that Syrians would return to their homes shortly after they began arriving to the country in 2011, their protracted presence has brought under scrutiny the AKP's ostensibly hospitable policies, as well as its support for Syrian rebels fighting Bashar al-Assad. Increasingly, opposition parties have framed the AKP's policies in Syria as entrenching Turkey in conflict with its neighbours and contributing toward an overburdening refugee crisis. In political discourse, the refugee situation has been blamed for a worsening economy and many secularists argue that Syrians are turning the country more conservative. Referring to "integration" in the public discourse is now politically untenable; politicians instead refer to "harmonisation."<sup>33</sup>

31 Informal discussion between author and Syrian refugee, Istanbul, 25 June 2019.

He later explained that he preferred social spaces that were gender segregated.

33 Alan Makovsky, op.cit., 2019.

The latter accepts Syrian presence within the country, while recognising them only as "guests" who, as a generalised collective, will eventually return home.

In the increasingly tense and polarised political climate, feelings of belonging were fragmented and spatialised. Walking through the streets days after the Istanbul governor's office announced heightened regulations on Syrians, Musaib, who settled in Istanbul in 2017, looked around vigilantly for police patrols. Without being registered legally in Istanbul, he was susceptible to detention and deportation to the province where he initially registered for his residency.<sup>34</sup> As soon as we reached a café, where a table of Turkish friends, Syrians, and several other internationals waited, Musaib grew visibly at ease, his body relaxed. His dichotomised feelings — between fear/alienation and comfort/belonging — were reflected in Musaib's very understanding of the country and its demographics. He believed that the Turkish society was "split in two halves. One half is accepting us, and loving us, and compassionate with us, they are from the same religion... but the other half, let's say, the secular Turks are not accepting us."35 I challenged him, noting that conservative politicians have pushed for tightened restrictions on Syrians lately and that many leftists supported Syrian rights. He added nuance to his position, explaining that some of the religious Turks did not like Syrians either, but that they must be distinguished from those who believe that "all the people are the same, because we are Muslims." He defined these people as belonging to the religious communities.

Musaib's experiences and interpretation here counters the notion of religious identity as a generalised and shared affiliation. Not all Turks — even those who might be labelled "religious" in Turkish discourse (a dichotomy Musaib had adopted) — were understood to be welcoming simply because they shared a Muslim identity. And yet, a shared identity held acute salience in his experience, helping to build selective spaces and networks of fraternity and support where shared modes of association — in this case, Islamic identity — were emphasised. In other words, shared religious identity provided the potential for connection, but it did not guarantee it. This serves to complicate discourses that treat integration as either-or, suggesting that one might feel at place in one space, while alienated elsewhere. It seems worth noting that, despite his anxieties in Turkey — and perhaps as much because of those anxieties — Musaib has AKP flags hanging throughout his apartment. He would like to get married in Istanbul ("maybe to a Turk") and has recently begun the lengthy process of applying for citizenship.

<sup>34</sup> Sarah Dadouch and Khalil Ashawi, op.cit., 2019.

<sup>35</sup> Interview by author with Musaib, Istanbul, 28 July 2019.

### EMERGENT BOUNDARIES AND STRATIFICATION

Scholars in migration studies have widely praised the role of informal social networks in helping to integrate migrants into their new country. Yet, as Brigitte Suter argues through her study of African migrant networks in Istanbul, scholarship has often overlooked the nature of exploitation that occurs within such networks. She suggests that legal and economic difference, in addition to the different lengths of time and acquired knowledge among migrants, produced new forms of stratification that encouraged jealousy and distrust. She further highlights stratification based on pre-existing divisions, especially ethnic differences that existed among the migrant communities she studied. <sup>36</sup>

Among the social networks I studied in Fatih, emergent hierarchies were subtle. The Nurcu community actively sought to eschew formalised positions of authority, and instead intended the space to be one where "brothers come together and just read." There was no formal membership. Nonetheless, within a network where, as I have argued, reciprocity is essential, being able to contribute (whether materially or immaterially) served as a form of social currency. This meant that those with much to contribute — whether through contributing, for instance, knowledge, or who were well-connected — found considerable respect. Those with little to contribute — namely, the most needy and "under-educated" — were unlikely to find a place within the community. Interlocutors accepted that they could not accommodate everyone, and that they did not want people to start attending merely in hopes of finding practical support — something they said occasionally occurred, especially when refugees first began settling in Fatih. One of the long-time participants said, "We have tried to do our part for our brothers, but our part is little. We cannot help everyone." In this sense, this community could not, and did not intend to, replace the role of the NGO.

Further, the refugee crisis has come at a particularly critical moment in Turkish politics and history — at a time when the Turkish government, under the AKP, has sought to promote a pan-Islamic vision. Indeed, under the AKP, the Turkish government has sought to extend its political reach beyond its own nation, especially in an effort to support disenfranchised and struggling Muslim communities globally, through what many label a form of "soft power".<sup>39</sup>

<sup>36</sup> Brigitte Suter, op.cit., 2012, p. 220.

<sup>37</sup> Interview by author with *halaga* founder, Istanbul, 30 July 2019.

Interview by author with Turkish organiser of the *halaga*, Istanbul, 11 July 2019.

<sup>39</sup> Sinem Adar and Halil Ibrahim Yenigun, "A Muslim Counter-Hegemony?: Turkey's Soft Power Strategies and Islamophobia," website, *Jadaliyya*, 2019, available at: https://www.jadaliyya.com/Details/38646. [last accessed 8 December 2019].

As such, it is no surprise that Syrian refugees — given the presence of nearly 4 million in the country — are often held up in public and political discourses as the paradigmatic beneficiaries of Turkish hospitality and humanitarianism. Following the coup attempt in Turkey in July 2016, for instance, Turkish media outlets were quick to point out that many Syrian refugees were "among the strongest supporters of the Turkish government." <sup>40</sup>Due to the fact that much of Turkey's conservative population is proud of the AKP's positioning as a humanitarian government, it is worth considering further how discourses of humanitarianism and cultural openness are mobilised, potentially pressuring Syrians to perform certain forms of gratitude and express contentedness with their situation in Turkey.

Syrians were generally wary to complain about their situation in the country near Turks. They proceeded into political discussions cautiously and generally emphasised their loyalties to Turkey. When I asked a Syrian interlocutor whether he and his Syrian friends complained about their situation in Turkey amongst themselves, he told me, as others, that "they do, but they wouldn't want Turks to hear." I could not help but noting that he distanced himself from those who express criticisms, using the pronoun "they". <sup>41</sup>This raises questions: What sorts of acceptable speech and expressions are accepted within these social networks? What forms of compromise and censorship are expected to make such spaces "work"?

#### CONCLUSION

Refugees living in protracted contexts of displacement frequently encounter bureaucratic, legal, economic, and political issues. While much policy-oriented literature tends to focus on these challenges, many scholars have begun to consider the relationships, new forms of identities, and the various solidarities and mutual support produced through processes of emplacement. In this paper, I have suggested that shared modes of association, and religion in particular, provide helpful modes of analysis for the investigation and understanding of inclusion and refugee support. While a focus on shared affiliation risks overstating religion's role as a unifying social force, this paper instead shows that identities such as being Muslim emerge as important and unifying identities in limited spaces — analysed here through an interest in the role of Islamic social networks — rather than broadly among a population.

<sup>40</sup> TRT World, "Syrians in Turkey celebrate government triumph over coup attempt," online video, *Youtube*, 21 July 2016, available at: https://www.youtube.com/watch?v=FZhIsBSgRDo [last accessed 15 May 2019].

Informal discussion between author and Syrian refugee, Istanbul, 15 July 2019.

These social networks offer refugees support that they otherwise are likely to receive only through humanitarian agencies, and thus, present an alternative form of support and care. Rather than reproducing divisions between aid-provider and aid-receiver, or, put differently, between saviour and victim, these social networks present cases of mutual support, where roles and responsibilities fluctuate. As presented in the case of Hisham, he contrasted the motivations of those with whom he received support "based on religious reasons" to those who did so impersonally for "humanitarian reason or because they had to." The former he spoke about in terms of fictive kinship — that is, as his "second family." While providing practical support, these cases reflect how social networks can provide forms of camaraderie and community, thereby helping refugees to feel a sense of belonging in their ostensible "host" nation.

At the same time, there exists a risk in narrowly focusing on the beneficial outcomes of social networks that are built on shared modes of identification, insofar as it ignores the role of class, ethnicity, and politics.

## **ACKNOWLEDGEMENTS**

I am grateful to the Institute for Middle East Studies (IMES) at George Washington University, which generously supported my ethnographic research during the Summer 2019. I also thank the editors of this issue, Maissam Nimer and Risha Jagarnathsingh, and the two anonymous reviewers, who helped to develop and strengthen this article through their thoughtful and constructive feedback. Most of all, I am indebted to my interlocutors in Turkey, who graciously allowed me glimpses into their lives and welcomed me into their homes and communities.

# **Bibliography**

Sinem Adar and Halil Ibrahim Yenigun, "A Muslim Counter-Hegemony? Turkey's Soft Power Strategies and Islamophobia," website, *Jadaliyya*, 2019, available at: https://www.jadaliyya.com/Details/38646 [last accessed 8 December 2019].

Giorgio Agamben, "We Refugees," Symposium, 1995, Vol. 49(2), p.114-119.

Attiya Ahmad, Everyday Conversions: Islam, Domestic Work, and South Asian Migrant Women in Kuwait, Durham, Duke University Press, 2017.

Bülent Aras and Yasin Duman, "I/NGOs' Assistance to Syrian Refugees in Turkey: Opportunities and Challenges," *Journal of Balkan and Near Eastern Studies*, 2019, Vol. 21(4), p. 478-491.

<sup>42</sup> Interview by the author with Hisham, a Syrian refugee in Istanbul, Turkey, via Skype, 15 March 2019.

<sup>43</sup> Interview by the author with Hisham, a Syrian refugee in, in Istanbul, Turkey, via Skype, 15 March 2019.

Feyzi Baban, Suzan Ilcan, and Kim Rygiel, "Syrian Refugees in Turkey: Pathways to Precarity, Differential Inclusion, and Negotiated Citizenship Rights," *Journal of Ethnic and Migration Studies*, 2017, Vol. 43(1), p. 41-57.

Estella Carpi, "The Political and the Humanitarian in Lebanon. Social Responsiveness to Emergency Crisis from the 2006 War to the Syrian Refugee Influx," *Oriente Moderno*, 2014, Vol. 94 (2), p. 402-427.

Sarah Dadouch and Khalil Ashawi, "Istanbul gives Syrians one month to return to provinces in which they are registered," website, *Reuters*, 22 July 2019, available at: https://www.reuters.com/article/us-turkey-syrians/istanbul-gives-syrians-one-month-to-return-to-provinces-in-which-they-are-registered-idUSKCN1UH1Y6 [last accessed 20 August 2019].

Giulia El Dardiry, "People Eat People': The Influence of Socioeconomic conditions on Experiences of Displacement in Jordan," *International Journal of Middle East Studies*, 2017, Vol. 49 (4), p. 701-719.

Ilana Feldman, Life Lived in Relief: Humanitarian Predicaments and Palestinian Refugee Politics, Oakland, University of California Press, 2018.

Mayka Kaag, "Transnational Islamic NGOs in Chad: Islamic Solidarity in the Age of Neoliberalism," *Africa Today*, 2008, Vol. 54 (3), 3-18.

Alan Makovsky, "Turkey's Refugee Dilemma: Tiptoeing Toward Integration," website, *Center for American Progress*, 2019, available at: https://www.americanprogress.org/issues/security/reports/2019/03/13/467183/turkeys-refugee-dilemma [last accessed 15 May 2019].

Noga Malkin, "My Brother's Keeper: The Double Experience of Refugee Aid-Workers," *Journal of Peacebuilding & Development*, 2015, Vol. 10 (3), p. 46-59.

Liisa Malkki, "National Geographic: The Rooting of Peoples and the Territorialization of National Identity Among Scholars and Refugees," *Cultural Anthropology*, 1992, Vol. 7 (1), p. 24-44.

Liisa Malkki, "Refugees and Exile: From 'Refugee Studies' to the National Order of Things." Annual Review of Anthropology, 1995, Vol. 24 (1), p. 495-523.

Marcel Mauss, The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies, Chicago, Hau Books, 2016.

Julie Peteet, Landscapes of Hope and Despair: Palestine Refugee Camps, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2005.

Tara Polzer, "Invisible Integration: How Bureaucratic, Academic and Social Categories Obscure Integrated Refugees," *Journal of Refugee Studies*, 2008, Vol. 21 (4), p. 476-497.

Brigitte Suter, "Social Networks in Transit: Experiences of Nigerian Migrants in Istanbul," *Journal of Immigrant & Refugee Studies*, 2012, Vol. 10 (2), p. 209.

TRT World, "Syrians in Turkey celebrate government triumph over coup attempt," online video, *Youtube*, 21 July 2016, available at: https://www.voutube.com/watch?v=FZhIsBSgRDo [last accessed 15 May 2019].

Ihsan Yilmaz, "Islamic Populism and Creating Desirable Citizens in Erdogan's New Turkey," *Mediterranean Quarterly*, Vol. 29 (4).

Faith-Based
Actors in Şanlıurfa,
Turkey: Reducing
Tensions
Between Host
Populations and
Syrian Refugee
Communities

ZEYNEP ŞAHIN MENCÜTEK

KEYWORDS: Refugees, Faith-based Actors, Turkey, Syrians, Conflict Prevention

#### ABSTRACT

Preventing possible tensions between refugees and the host population has become a policy priority for countries hosting large numbers of refugees. In addition to local, national and international humanitarian actors, faith-based actors from both host and refugee communities attempt to prevent any tension, as it may disrupt public order, migrant integration and social cohesion. However, little is known about the mechanisms and strategies used by refugee-led faith-based actors to take a role in reducing tensions between host-community and refugees. This article examines refugeeorganised faith-based actors' capabilities, limits and interactions with host city actors in conflict prevention, by drawing from the case of Şanlıurfa, a Turkish border province which hosts half a million Syrian refugees. Based on ethnographic field research, including interviews and participant observation, as well as the analysis of local media outlets, the paper focuses on the engagements of faithbased actors of Syrian refugee community with the local actors of Sanliurfa. Findings illustrate that faith-based actors are able to prevent escalation of social tensions in early stages when they coordinate and cooperate with local political and humanitarian actors. However, their effectiveness in preventing tensions in later stages remains limited and does not fully eliminate the risk of violence, as such tensions are often underpinned by socio-economic factors. Finally, the case shows that faith-based actors' engagement in refugeehost community relations lead to small but significant contributions that come with risks and challenges.

### INTRODUCTION

Preventing conflict between refugees and host populations is a pressing policy issue in refugee host countries. Each country witnesses complex interactions between actors using varying strategies and resource capabilities to prevent potential conflict. Host state authorities often implement immediate security measures, while local associations and international non-governmental organisations focus on conflict prevention by adopting small-scale social cohesion projects. Faith-based actors from both host and refugee communities are often also involved in conflict prevention.

The United Nations High Commissioner for Refugees (UNHCR) underlines the importance of partnering with faith-based actors – grouped under three types: faithbased organisations, local faith communities and faith leaders. Faith-based organisations encompass religious and religion-based organisations or networks, communities belonging to a place of religious worship, specialized religious institutions and religious social service agencies, and registered or unregistered non-profit institutions that have a religious character or mission." Local faith communities are not organised, rather, they are composed of people who share common religious beliefs and values. Local faith communities mobilize and provide support through their membership and faith networks, often voluntarily, considering it a tenet of their faith to do so in humanitarian emergencies. Though, they do not necessarily act by referring to humanitarian principles. Faith leaders, drawing power from trust and moral authority over members of their local faith community, are those "who play influential roles within their faith communities and the broader local community." They shape public opinion in the broader community.<sup>3</sup> It is worth noting that "a refugee who regularly attends a church or mosque does not necessarily identify themselves with the label 'local faith community member,' as current humanitarian language tends to capture them."4

When responding to humanitarian crises and providing relief and assistance to vulnerable people,<sup>5</sup> faith-based actors sometimes have advantages over secular organisations.

<sup>1</sup> UNHCR, "Partnership note: On Faith-based organisations, Local Faith Communities, and Faith Leaders," Website, *UNHCR*, 2014, available at: https://www.unhcr.org/539ef28b9.pdf [last accessed 20 April 2018].

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>3</sup> Ibid.

Estella Carpi, "Does Faith-Based Provision Always Localise Aid?," Website, *Refugee Hosts*, 22 January 2018, available at: https://refugeehosts.org/2018/01/22/does-faith-based-aid-provision-always-localise-aid/ [last accessed 25 April 2019].

<sup>5</sup> For discussions about faith and humanitarianism see: Elizabeth Ferris, "Faith and humanitarianism: It's complicated," *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol. 24 (3), pp.606-625.

These derive from their ability to respond faster through social networks, mobilisation experience and financial capital. Further, their religious affiliations may create affinity with the affected communities.

However, there are also concerns about the neutrality and objectivity of these actors as well as donor expectations, as they often fail to comply with international humanitarian standards. For example, Gulf-funded humanitarian organisations providing aid to Syrian refugees in Lebanon often make "ad hoc deliveries with few administrative procedures and lack of transparency." Despite this, acknowledging that their advantages outweigh their disadvantages, the UNHCR cooperates with some faith-based actors in forced migration responses, particularly in the global South.8

Faith-based actors occupy a range of roles dealing with population displacement, mainly centred around provision of basic needs and protection. These actors operate with diverse motives, donors and actor networks. Faith-based actors can also originate from within refugee communities that self-organise after displacement. Self-organised faith-based refugee groups share similar characteristics with other faith-based humanitarian actors, although they may have less resources and capacities. In refugee protection, faith-based actors present some benefits, such as providing shelter in places of worship, assisting individual vulnerable cases, and ensuring access to healthcare and employment through their networks, and even accompanying detainees.

Moreover, these actors engage in community outreach and advocacy. They conduct

See: Elena Fiddian-Qasmiyeh, "The pragmatics of performance: Putting 'faith' in aid in the Sahrawi refugee camps," *Journal of Refugee Studies*, 2011 3, Vol 24 (3), pp. 533-547; Kathryn Kraft and Jonathan D. Smith, "Between international donors and local faith communities: Intermediaries in humanitarian assistance to Syrian refugees in Jordan and Lebanon," *Disasters*, 2019, Vol 43 (1), pp. 24-45.

Susanne Schmelter, "Gulf States' Humanitarian Assistance for Syrian Refugees in Lebanon," *Civil Society Knowledge Center*, 2019, p.15, available at: https://civilsociety-centre.org/paper/gulf-states%E2%80%99-humanitarian-assistance-syrian-refugees-lebanon. [last accessed 15 May 2019].

<sup>8</sup> UNHCR, op.cit., 2014.

<sup>9</sup> For discussions about faith-based humanitarianism in the migration situations. See: Elena Fiddian-Qasmiyeh (ed) "Special issue: Faith-based humanitarianism in contexts of forced displacement," *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol. 24 (3), pp. 429-439.

For specific examples where faith-based actors provide services to refugees see: Jessica Eby, Erika Iverson, Jenifer Smyers, and Erol Kekic, "The faith community's role in refugee resettlement in the United States," Journal of Refugee Studies, 2011, Vol 24 (3), pp.586-605; Alexander Horstmann, "Ethical dilemmas and identifications of faith-based humanitarian organisations in the Karen refugee crisis," Journal of Refugee Studies, 2011, Vol 24 (3), pp. 513-532; Nkwachukwu Orji, "Faith-based aid to people affected by conflict in Jos, Nigeria: An analysis of the role of Christian and Muslim organisations," Journal of Refugee Studies, 2011, Vol 24 (3), pp. 473-492; Victoria Palmer, "Analysing cultural proximity: Islamic relief worldwide and Rohingya refugees in Bangladesh," Development in Practice, 2011, Vol 21 (1), pp. 96-108.

activities supporting social cohesion between refugees and host communities. They contribute to mediating tension between refugees – or internally displaced persons – and host communities through reconciliation and peace-building activities that combat xenophobia and discrimination. <sup>11</sup> Due to their capacity to promote social cohesion, host countries, national actors and international non-governmental organisations (INGOs) may work with faith-based actors.

However, the implications of cooperation with faith-based actors have not been adequately addressed in existing literature, providing only incomplete analysis on faith-based actor's roles in reducing tension. This paper addresses this gap by exploring recent examples of faith-based actors involved in conflict prevention. The focus of the study is Şanlıurfa, a Turkish border province which hosts almost half a million of Turkey's current total of 3.6 million Syrian refugees. <sup>12</sup> This paper explores the mechanisms and strategies used by faith-based actors to reduce tensions in Şanlıurfa, with reference also to Gaziantep. Further, this paper focuses on faith-based actors' interactions with host city actors and assesses the limits of refugee-organised faith-based organisations' capacities.

The research uses qualitative research methods, consisting of 45 semi-structured interviews conducted throughout 2018 with Syrian refugees, provincial Turkish authorities, and representatives from both international and national humanitarian organisations operating in Şanlıurfa. Additionally, field observations, informal conversations with host community members, researchers and native volunteers serving the refugee community, as well as discourse analysis of local and national news helped to inform this paper.

The paper argues that faith-based actors are able to prevent escalation of social tensions in early stages, when they coordinate and cooperate with local political and humanitarian actors. However, their effectiveness in preventing tensions in later stages remains limited and does not fully eliminate the risk of violence, as these tensions are often underpinned by socio-economic factors.

<sup>11</sup> UNHCR, op.cit., 2014.

Republic of Turkey Ministry of Interior, "Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler," *Republic of Turkey Ministry of Interior,* 18 April 2019, available at: http://www.goc.gov.tr/icerik3/gecici-koruma\_363\_378\_4713. [Last accessed 29 April 2019].

<sup>13</sup> Field research for this paper was funded by RESPOND: Multilevel Governance of Mass Migration in Europe and Beyond Project-Horizon2020 (#770564), European Commission. This paper was written by the author during her fellowship at the Kate Hamburger Kolleg/Centre for Global Cooperation Research, University of Duisburg-Essen Germany (03/2019-02/2020). All opinions expressed are the responsibility of the author.

# ŞANLIURFA: FROM QUIET HOST TO A TENSE COMMUNITY

Since 2011, Şanlıurfa, a Turkish province bordering Syria, has become a transit and settlement location for Syrian refugees. At the time of writing (April 2019), Şanlıurfa hosted Turkey's second largest Syrian population at 451,434 – 22% of the province's population of 2,035,0893. Application of 2,035,0893. It salso one of the ten poorest provinces in Turkey, where average family income is approximately half of the Turkish average. The province has limited job opportunities, is largely un-industrialised and relies on an agricultural economy. Seasonal agricultural jobs are the primary economic activity of many locals. Many rely on secondary income from construction, service sectors, state social security, and NGOs. The geographic proximity, ethnic and social dynamics of Şanlıurfa are significant factors in why nearly half a million Syrian refugees remain in the province.

Şanlıurfa occupies 250 km of Turkey's 911 km Syrian border and many Turkish citizens live within 100 km of the border. The provincial capital is 55 km away from the border and there are official border crossings in three different towns, namely Akcakale, Mursitpinar, and Ceylanpinar. These remained relatively open to Syrians until 2014, with intermittent closures following Turkish security concerns. Turks and Syrians in this area are also culturally, ethnically and linguistically close. Half of Şanlıurfa's Turkish population speak Arabic and Kurdish, in addition to Turkish, and there are many kinship ties between Syrians and Turks in the area. <sup>16</sup>

The Turkey-Syria border can be defined as a "geopolitical" and "national border" in William Walter's categorisation. This means that it is a border marking both the limit of state control over territory, and the limit of the state's ability to homogenise national identity. Despite efforts since the early 20th century,<sup>17</sup> the borderlands in the

Republic of Turkey Ministry of Interior, "Gecici Koruma," *Republic of Turkey Ministry of Interior*, 11 April 2019, available at: http://www.goc.gov.tr/icerik6/gecici-koruma\_363\_378\_4713\_icerik. [Last accessed 20 April 2019]

Türkiye Istatistik Kurumu (TUIK), "Gelir ve Yaşam Koşulları Araştırması Bölgesel Sonuçları," 27 September 2016, Turkish Statistical Institute file:///C:/Users/hp/Downloads/Gelir\_ve\_Ya%C5%9Fam\_Ko%C5%9Fullar%C4%B1\_Ara%C5%9Ft\_27.09.2016.pdf. [Last accessed 20 April 2019].

<sup>16</sup> Current borders of Turkey were drawn by Treaty of Lausanne in 1923 after Turkey's War of Independence. During the Ottoman Empire, borders were more permeable, there were strong kinship, tribal, religious, ethnic ties. Due to Turkey's national security related concerns and territorial disputes with neighbouring countries (e.g. Syria over Hatay). The southeast borders remained important and subject to securitisation until the 2000s.

Hatice Pinar Senoguz, "Border Contestations, Syrian Refugees and Violence in the Southeastern Margins of Turkey," *Movements. Journal for Critical Migration and Border Regime Studies*, 2017, Vol. 3 (2), pp.165-178; William Walters, "Mapping Schengenland: Denaturalizing the Border," *Environment and Planning D: Society and Space*, 2002, Vol. 20 (5), pp.561-580.

southeast of Turkey and northern Syria have not been fully homogenised with the rest of their respective nation states due to the continuation of cross-border cultures after the demarcation of national borders. Cross-border social and economic relations have continued in different forms from marriages to trade and smuggling, and even daily visits as border regulations have allowed.

In the words of sociologist Mahmut Kaya, "although a border is a physical fixed durable entity," this border has never been accepted in the sociological imagination of local people who consistently say that "these political borders were artificially and forcibly drawn by nation-states on the territories of the Ottoman Empire, divided families and tribes, while the same border communities continued their relations in various forms." These ethnic, linguistic, religious, kinship, and tribal ties between locals and Syrians initially provided welcoming attitudes to refugee arrivals. Community leaders drew on social capital to self-initiate mediation when problems arose.

# TENSIONS EMERGE BETWEEN HOST COMMUNITIES AND SYRIAN REFUGEES

Şanlıurfa is one of the most highly concentrated Syrian-hosting provinces after Istanbul.<sup>20</sup> According to media reports, fieldwork observations and interviews with key informants, the overall experience has been relatively peaceful between Syrian refugees and locals – compared to neighbouring province, Gaziantep – without major violent episodes until 2018. It should be noted that, in general, Turkey has witnessed only occasional outbreaks of tension with Syrians, with few incidents of heavy violence.<sup>21</sup> In May 2015, a protest marching under the banner of "We do not want Syrians" was planned by locals in Şanlıurfa. However, the provincial government did not allow it, and even

18 Turkey-Syria border formation went through different stages, including placing border markers (1923), launching wires and land mines (1950s-1980s), removing physical barriers at certain parts of the Turkish-Syrian border (2008), mutually lifting visa requirements (2009), and erecting a security wall (2016-2018). See: Aras Ramazan, "The Wall: (dis)continuities of the state making practices on the Turkish-Syrian border," *The American Anthropological Association Annual Meeting*, 29 November – 3 December 2017, Washington DC., USA.

- 19 Mahmut Kaya Speech, RESPOND Project 1st Roundtable Meeting, 17 December 2018, Istanbul.
- Republic of Turkey Ministry of Interior, "Gecici Koruma," *Republic of Turkey Ministry of Interior*, April 2019, available at: http://www.goc.gov.tr/icerik6/gecici-koruma\_363\_378\_4713\_icerik. [Last accessed 20 April 2019]
- Al-Araby, "Turkey jails two for life over murder and rape of pregnant Syrian refugee," Website, *Al-Araby*, 17 January 2018, available at: https://www.alaraby.co.uk/english/news/2018/1/17/turkey-jails-two-for-life-over-syrian-refugee-murders [Last accessed 20 April 2018].

arrested those disseminating similar slogans through social media. $^{22}$  Despite government warnings, some locals still went to protest. However, many were immediately detained by security forces.  $^{23}$ 

Tension escalated into violence between locals and Syrian refugees in October 2018. The trigger was the murder of two Turkish brothers, and the wounding of another two, by Syrians. Social media news of the event spread rapidly and hundreds of locals (*Urfahlar*) gathered in front of the municipal town hall. The angry crowd mobilized to terrify Syrians and attacked some, chanting "We do not want Syrians." Many Syrian stores were stoned and heavily damaged. Security forces intervened to stop protestors attacking Syrians and arrested eight Syrians allegedly involved in the fighting and the murders, while detaining over 20 Turks who disseminated provocative messages on social media. They also placed extra security measures in neighbourhoods where Syrians lived in large numbers. Calming down the protestors took nearly a week, and many Syrians were afraid to leave their houses or open their stores for days.

Several months before the incident, during fieldwork, escalating tension was tangible through the anti-Syrian discourse among locals, including the key authorities such as *muhtars*, <sup>28</sup> public bureaucrats, and directors of line ministries's provincial branches, e.g. Ministry of Interior, Ministry of Education, Ministry of Labor, Family and Social Policies, and Ministry of Health. In communication with locals, often the first topic on the table was the high number of Syrians

Göbeklitepe Haber, "Suriyelileri Istemiyoruz Provokasyonu Yasaklandı," Website, *Göbeklitepe Haber*, 15 May 2015, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/9883/suriyelileri-istemiyoruz-pro-

- The murders happened as a result of fighting between a Turkish and a Syrian family, which began with the fights among children in a neighborhood where mainly poor Syrians and locals live together. Two young sons of Turkish family died. See: Urfahaber, "Urfa'da 2 kişinin ölümüne karışan 8 Suriyeli tutuklandı," Urfahaber, 30 September 2018, available at: https://www.urfahaber.com/urfa-da-2-kisinin-olumune-karisan-8-suriyeli-tutuklandi/1892/ [Last accessed 20 April 2018]; Alinteri, "Urfa'da Suriyelilere saldırılar başladı,", Alinteri, 29 September 2018, available at: https://gazete.alinteri1.org/urfada-suriyelilere-saldırılar-basladı [last accessed 20 April 2018].
- Tuba Cameli, "Vallahi Billahi Suriyeli Değiliz!," Birartıbir, 3 January 2019, available at: https://www.birartibir.org/goc-ve-multecilik/227-vallahi-billahi-suriyeli-degiliz [Last accessed 20 April 2018].
- 26 Ibid
- 27 Mahmut Bozarslan, "Şanlıurfa'da neler oluyor," *Voice of America (Turkish Edition)*, 30 September 2018, available at: https://www.amerikaninsesi.com/a/sanl%C4%B1urfada-neler-oluyor/4593584.html [Last accessed 20 April 2018].
- 28 Muhtar means the elected head of a village and neighbourhood.

vakasyonu-yasaklandi.html, [Last accessed 20 April 2018].

Göbeklitepe Haber, "Urfa'da Suriyeli Protestosu Gerginliği," Website, *Göbeklitepe Haber*, 17 May 2015, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/9909/urfada-suriyeli-prostesi-gerginligi.html [Last accessed 20 April 2018].

in the province and narratives around Syrian "wrongdoings." Anti-Syrian statements included "Syrians are taking our jobs," "They use the public buses freely," "There is no space for us in the public parks, because all are filled by them," and "Syrians do not behave properly as guests."

Some statements were highly gendered such as "Syrian men are shameless, they sit in front of their houses and smoke water pipes," "Syrian women wear a lot of make-up, spend all of their money on coiffeur and cosmetics, they marry with our local men, often as a second wife." Other negative statements contained prejudices, and discrimination. <sup>29</sup> I saw a restaurant in the main market with a sign saying "This store is not a Syrian store, it is *Urfali*" protesting that Syrians opened their own stores on this shopping street. Along with other statements, this signalled that sharing economic resources had become a point of tension between the host and refugee communities.

As Senoğuz notes "reactions among the local population at the border have been shaped and turned into struggles over the definition and meaning of society – over the question of who belongs and who does not." According to the people of Şanlıurfa, Syrians do not belong to the city, thus they should not be too visible in urban space. Syrians' "intense" usage of parks, pavements, public buses and markets made the host community concerned about the perceived changing ownership of the city.

Many interviewed Syrians were aware of increasing anti-Syrian sentiments. They recalled incidents of discrimination and assault experienced in public buses, work places, and neighbourhoods. However, none reported physical violence by locals against Syrians until June 2018. Gradually, anti-Syrian attitudes in the city became more widespread and violent, leading to multiple deaths of Syrians in the city.

As mentioned earlier, the level of communal conflict remained relatively low until 2018,<sup>31</sup>

<sup>29</sup> For a survey results about local's perception of Syrians. See: Ahmet Doğan, Şanhurfa'daki Yerel Halkın Suriyeli Sığınmacılara - Mültecilere Yönelik Algısı, 30 March 2019, available at: https://www.raporlar.org/urfadaki-verel-halkin-suriyeli-siginmacilara-yonelik-algisi-ahmet-dogan/. [last accessed 05 February 2019].

<sup>30</sup> Hatice Pinar Senoguz, op.cit., 2017

Reported fighting and lynching attempts shared on the local and national media between Syrians and locals in which police intervened (chronologically): 1) Fighting between a local and Syrian group in a Syrian store, galvanised stoning of Syrian houses and stores in the neighborhood on 20 August 2018. See: Urfadasin, "Şanhurfa'da Suriyeli ve Türk İki Grup Birbirine Girdi!" Website, *Urfadasin*, 20 August 2018, available at: https://www.urfadasin.com/Şanhurfa-da-suriyeli-ve-turk-iki-grup-birbirine-girdi [last accessed 15 April 2019]; 2) Quarrel between groups in the city center market on 26 March 2017. See: Şanhurfa 63 TV, "Şanhurfa'da Şanhurfalılar ve Suriyeliler kavga etti," Video, *Youtube*, 26 March 2016, available at: https://www.youtube.com/watch?v=PPpBxFMIR58 [last accessed 15 April 2019]; 3) Lynch attempts against Syrian stores in parallel to the rumors about a Syrian man attacked Turkish police, on 5 April 2017. See: Ali Guzel, "Urfa'da Suriyeliler yine hedefte," *Evrensel*, 5 April 2017, available at: https://www.evrensel.net/haber/314771/urfada-suriyeliler-yine-hedefte [last accessed 15 April 2019]; 4) Fighting

unlike the neighbouring province of Gaziantep, which hosts less Syrians. It experienced violent riots on August 11, 2014, after the alleged murder of a Turkish landlord by his Syrian tenant. Syrians were lynched and their shops, cars and houses were vandalized by Turkish locals.<sup>32</sup> Anti-Syrian riots occurred on July 15, 2016 in Ankara's Önder neighbourhood, where more than 40,000 Syrians live, and houses and businesses of Syrians were damaged.<sup>33</sup>

In addition, there are no legal deterrents imposed by state authorities. It is not yet fully understood which actors, factors, and mechanisms played roles in preventing the escalation of violence in Şanlıurfa, before the end of 2018.

# SYRIAN REFUGEE ORGANISATIONS AND RELATIONS WITH LOCAL ACTORS

Formal and informal organisations established by Syrians have flourished in Şanlıurfa since 2012. Although there are no firm numbers about such organisations due to a lack of registration, experts from Şanlıurfa estimate there are between 100 and 150 civil society organisations established by Syrians in the province, almost half of which are faith-based. Legally, only Syrians who have a residence permit are allowed to establish, and become members of, registered associations.

Thus, many organisations do not register because most Syrians are neither holders of Turkish passports nor of residence permits, and some even lack temporary protection status.<sup>34</sup> The organisations which are legally registered are often established in partnership with Turks and

triggered by children's quarrel on the Street, became large with the participation of reportedly 100 people (beatings, stonings, wounding) on in a public park in Haliliye on 31 May 2017. See: NTV, "Şanhurfa'da Suriyeliler ile mahalleli arasında kavga," NTV, 31 May 2017, available at: https://www.ntv.com.tr/turkiye/sanliurfada-suriyeliler-ile-mahalleli-arasinda-kavga,7BWO1YeuiOO\_4wDOa9xiHQ [last accessed 15 April 2019]; 5) Fighting between local and Syrian family, wounding, on 8 September 2016. See: Yenisafak, "Şanlurfa'da mahalle karıştı; 3 yaralı - Urfa haberleri," Yenisafak, 8 September 2016, available at: https://www.yenisafak.com/Şanlurfada-mahalle-karisti-3-yarali---urfa-haberleri-h-2528211 [last accessed 15 April 2019]; 6) Street fighting between locals and Syrian groups in Haliliye, stoning of stores and houses by two groups on 1 August 2014. See: Al Jazeera Turk, "Urfa'da Suriyeli gerginliği," Al Jazeera Turk, 1 August 2014, available at: http://www.aljazeera.com.tr/haber/urfada-suriyeli-gerginligi [last accessed 15 April 2019]; 7) Fighting between locals and Syrians in a local store with the involvement of 20 people, many wounded on 20 October 2013. See: Dogru haber, "Urfa'da halk ile Suriyeli mülteciler kavga etti: 20 yaralı," Dogru haber, 10 October 2013, available at: https://dogruhaber.com.tr/haber/102110-urfada-halk-ile-suriyeli-multeciler-kavga-etti-20-yarali/ [last accessed 15 April 2019].

- 32 Hatice Pinar Senoguz, op.cit., 2017.
- Feyzi Baban, Suzan Ilcan and Kim Rygiel, "Playing Border Politics with Urban Syrian Refugees. Legal Ambiguities, Insecurities, and Humanitarian Assistance in Turkey," *Movements Journal for Critical Migration and Border Regime Studies*, 2017, Vol. 3(2), pp. 81-102.
- 34 Mahmut Kaya, "Komşuda misafirlik: Suriyeli sığınmacılara kurulmuş mülteci derneklerinin perspektifinden Türkiye'de yaşamak," *The Journal of Academic Social Science Studies*, 2015, Vol 39, pp. 263-279.

Syrians who are in possession of a passport or who have obtained Turkish citizenship. The founders of these organisations are usually highly educated Syrians with political, economic, and social capital.

Refugee-created organisations carry out several services, and their functions are shaped by Syrians' needs. Their primary service areas include education, vocational training, providing socio-psychological support, and caring notably for orphans and people with disabilities. For example, the Rakkaevi Association accommodated thousands of newly arrived Syrians between 2013 and 2015, while the Yasmin Sham Association supports disabled Syrians.<sup>35</sup> Some cultural centres such as Nofara Syria Cultural Centre serve as both shelters and platforms for organising panels, seminars, celebrations, conferences, and theatre activities.<sup>36</sup> In recent years, due to increasing needs and funding conditionality, newly established Syrian organisations focused on employment and integration-related activities. For example, the Usame bin Zeyd Cultural Center – established in 2017 with the financial support of Kuwaiti businessmen<sup>37</sup> provides vocational training to Syrians.<sup>38</sup> Organisations and businessmen from the Arab states of the Persian Gulf, particularly those from Qatar and Kuwait also distribute cash and aid in-kind to Syrian refugees through Quranic courses and local faith associations. Funding from Gulf countries is also used to finance educational facilities for Syrians. However, none of the Syrian associations interviewed indicated Gulf countries as their sponsors. In Turkey, as in Lebanon, "these organisations function largely outside the United Nations' response and rely on their own coordination structures," nevertheless they coordinate with some state agencies.<sup>39</sup>

Some Syrian associations mediate between the Turkish state and Syrian communities, helping Syrians access public services such as civil registration, schooling, and making business investments. Beside their philanthropic priorities, some, such as *Insan* Foundation, organise activities for raising awareness about Syrian rights in Turkey. Local rights-based NGOs often

<sup>35</sup> *Ibid.*, p.269.

<sup>36</sup> Ibid.

The Said PhilanthropyAssociation of Kuwait also opened orphanages for Syrian girls and plans to open a school in addition to its regular food aid deliveries. The Governorate of Şanlıurfa and Provincial National Education directorate signed a protocol with the association and cooperated with its educational aids. See: The Ministry of Education, "Kuveyt Said Yardım Derneği Şanlıurfa'da okul yapacak," Website, *The Ministry of Education*, 9 December 2017, available at: https://Şanlıurfa.meb.gov.tr/www/kuveyt-said-yardim-dernegi-Şanlıurfada-okul-yapacak/icerik/1750 [Last accessed 20 April 2019].

Göbeklitepe Haber, "Kuveytlilerden Suriyelilere Kültür Merkezi," Website, *Göbeklitepe Haber*, 04 April 2017, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14419/kuveytlilerden-suriyelilere-kultur-merkezi.html. [Last accessed 20 April 2019].

<sup>39</sup> Susanne Schmelter, op.cit., 2019.

collaborate with international NGOs.<sup>40</sup> There are also some Syrian NGOs organising cultural activities, religious courses, and publishing in Arabic to maintain refugees' Syrian identity.<sup>41</sup> Such organisations also serve as community platforms for mediating problems between Syrians, including intra-family problems and divorce cases.<sup>42</sup> While some are self-funded or receive grants from INGOs, international remittances from Syrians in Europe or Arab Gulf countries also finance such associations and cultural centres.<sup>43</sup> Some of these actors among the Syrian refugee community are faith-based actors from Syria. Social recognition of religious leaders persists after community disruption. In Şanlıurfa, substantial numbers of Syrian religious figures<sup>44</sup> run *madrasas* (schools) – often with orphanages or dormitories – which are mainly attended by Syrians. It is estimated that there are around 20 courses, with no precise figures on participant numbers. Course organisers and religious teachers serve as community leaders and have regular audiences participating in activities.<sup>45</sup> With regular courses and interaction, they shape public opinion of sections of the Syrian refugee community in Şanlıurfa.

Moreover, these community-based faith leaders often seek to create specialized religious institutions and religious social service agencies. Unlike the associations mentioned above, they are "unregistered non-profit institutions that have a religious character and mission." In Şanlıurfa, in 2014, a number of Syrian religious scholars created an informal assembly called the "Şanlıurfa Sharia Assembly" (Suriyeli Alimler Birliği). They aimed to solve the problems of Syrian refugees in civil issues such as marriage, divorce, and inheritance, which marked early signs of religious legal pluralism for Syrians in Turkey. This was necessary given that many Syrians lack legal refugee status in Turkey and are unable to apply to Turkish courts for family-related issues. The members of the Assembly also issue fatawa (Islamic rulings) when needed and reconcile conflicting parties.

46 Ibid.

<sup>40</sup> Interview with the director of Insan Foundation, Şanlıurfa, 18 July 2018.

<sup>41</sup> Interview with the director of Akım Foundation, 17 July 2019.

<sup>42</sup> Interview with the Syrian religious scholar and manager of the religious course for Syrians, Şanlıurfa, 19 July 2018.

<sup>43</sup> Mahmut Kaya, op.cit., 2015, p.270.

<sup>44</sup> They are called alim. They do not call them as *molla*, as they are from Sunni tradition. The concept of *molla* is attributed to Shia tradition.

<sup>45</sup> Author's interview with the Syrian religious scholar and manager of the religious course of Syrians, Şanlıurfa, 19 July 2018; Author's Interview with a teacher running three religious courses, 19 July 2018, Şanlıurfa, Turkey; UNHCR, op.cit., 2014..

# RELATIONS BETWEEN HOST COMMUNITY ACTORS AND REFUGEE-CREATED FAITH-BASED ACTORS

In Şanlıurfa, provincial state authorities have taken a flexible approach to the activities of formal and informal faith-based Syrian actors. However, they do not directly cooperate due to concerns about their legality. That is, although Syrian stakeholders often have legal status, their collectives – such as Quranic courses, *masjids* (praying places) or associations – often remain unregistered with state authorities. Instead, local NGOs which work closely with provincial state authorities build direct relations with Syrian NGOs. Thus, Turkish local NGOs became able to coordinate activities with Syrian faith-based organisations on behalf of state authorities. For example, national organisations such as the Humanitarian Relief Foundation (IHH) and *Insani Yardım Platformu*<sup>47</sup> – an umbrella forum bringing together 183 local NGOs – operate in Şanlıurfa. The same local NGOs are also supported by provincial and municipal governments. In fact, actors in those local NGOs, provincial and municipal governments are often from similar networks. They know each other well and worked together before the Syrian crisis. The forum coordinates the interactions of some formal and informal Syrian organisations with the provincial and municipal governments.

Thus, provincial state authorities collaborate with Syrian religious community leaders via this local forum. They established close relations with Syrian faith-based organisations, using religious solidarity as a point of reference for building on trust networks. Islamic references to migration experiences such as "ensar," (host community) "muhacir," (migrant) and "hicra" (migration) enhance solidarity among Muslims. Their narratives centre around the idea that "any tension is because of provocations aimed at dividing the Muslim community." This provocation-focused narrative aims to build conflict prevention mechanisms among locals and Syrians. The reactions to the anti-Syrian protests of July 2017 typify interactions between faith-based refugee organisations and host community actors with regards to conflict prevention at the provincial level. In that month, anti-Syrian discourse started to be widely disseminated through social media, escalating tensions in the province. It followed a tragic event in which a pregnant Syrian was raped and bludgeoned to death by Turkish attackers in Turkey's north-western Sakarya province. 49

The province saw the emergence of a grassroots initiative – the self-titled Akiller/Alimler Girişimi

<sup>47</sup> Author interview with the director of *Insani Yardım Platformu*, Şanlıurfa, 25 July 2018.

Cinar'in Sesi, "Suriyeli alimler: hep birlikte sevgi ortamini olustrumamız gerekiyor," Website, *Cinar'in Sesi*, 14 July 2017, available at: http://www.cinarinsesi.com/suriyeli-alimler-hep-birlikte-sevgi-ortamini-olusturmamiz-gerekiyor-126770h.htm. [Last accessed 20 April 2019]

<sup>49</sup> Al-Araby, "Turkey jails two for life over murder and rape of pregnant Syrian refugee," Website, *Al-Araby*, 17 January 2018, available at: https://www.alaraby.co.uk/english/news/2018/1/17/turkey-jails-two-for-life-over-syrian-refugee-murders [Last accessed 20 April 2018].

(Wise Men Initiative) that comprised mainly local organisations who invited refugee-created faith-based organisations. The Initiative was composed of representatives from the umbrella forum Humanitarian Aid Platform and of Syrian religious scholars and leaders. They organised a workshop called "Civic Prevention Mechanisms Workshop for the People's Peace" to discuss how to prevent rising anti-Syrian sentiments from disrupting social cohesion in the city.

The workshop also included Iraqi and Palestinian migrant associations and religious figures.<sup>50</sup> Participants in the workshop referred to themes such as *ensar, muhacir,* and Islamic brotherhoods. Turkish NGO representatives underlined the need for caution against provocateurs who try to "mess up Turkey."<sup>51</sup> The workshop produced a public statement warning Syrians not to disrupt the public order and norms of locals. The statement contained seven points of advice to Syrian refugees living in the city.

# PUBLIC STATEMENT OF THE WISE MEN INITIATIVE: ADVICE TO SYRIAN REFUGEES IN ŞANLIURFA

- 1. Develop social relations with local neighbours in a kind manner.
- 2. The most common complaint about Syrians in the city is about Syrians' noisy lifestyle bothering locals in the same building. Be careful about the sensitivities of your neighbours, respect them. You will see that they will reciprocate with respect. The worldwide norm is that guests comply with the rules of the host. We should be grateful to the people of this country, the people of this city and the government which opened their arms to us like *ensar* in our hardest times. If it is not urgent, please do not go out after 23.00.
- 3. Do not smoke water-pipe tobacco, play, lay down to relax, listen to music and speak on the phone in high volume in public places such as parks, squares, and streets. Do not laugh loudly and make a mess in your neighbourhood. Do not loiter if there is no need to. Please warn Syrians who do not behave properly.
- 4. Do not hang around as a sole individual or as a big group of Syrians. Hang around as 2-3 persons. If possible, hang around with your local neighbours. This is important for your security and to have a witness if something happens.
- 5. Do not respond if someone teases you in provocation. If this person insults you badly,

Göbeklitepe Haber, "Şanlıurfa'daki stk lardan tedbir çalıştayı," Website, *Göbeklitepe Haber,* 7 October 2017, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14752/Şanlıurfali-stklardan-tedbir-calistayı. html [Last accessed 20 April 2018]; Göbeklitepe Haber, "Suriyeli aydınlar uyardı," Website, *Göbeklitepe Haber,* 7 July 2017, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14745/suriyeli-aydınlar-suriyelileri-uyardı.html, [Last accessed 20 April 2018].

Göbeklitepe Haber, "Şanlıurfa'daki stk lardan tedbir çalıştayı," op.cit., 2017.

call the 155 police line to ask for help.

- 6. As provincial security forces informed us, Syrians involved in crime and those who encourage others in crime will be immediately deported in order to protect innocent Syrians.
- 7. We hope that you will take our warnings into account for the security of the Syrian and Turkish publics. We hope that better days await the peoples of Syria and Turkey and that God will help us as *muhacir* and Urfa people as *ensar*. We hope that God will not give opportunities to people with bad intentions. <sup>52</sup>

In addition to sharing this statement with the media, representatives from the workshop made house visits in neighbourhoods with large Syrian populations. During these visits, they communicated the aforementioned statement.<sup>53</sup> Recognising locals' increasing hostility and seeking to avoid further tensions, Syrians seemed to accept these measures. However, it was difficult to assess the exact impact of such statements on the Syrian refugee community. As such, there is not sufficient evidence to argue that this initiative alone reduced the tension. Nevertheless, this statement is worth analysing as an instance in which Syrian and local faith-based actors came together to reduce communal tensions.

Although the initiative seemed promising for also including Syrian faith-based actors in activities aimed at preventing tension, its advice is problematic. This, as it reinforces the hierarchical relationship between locals and Syrians, putting the Syrians in an inferior position. It is based on the premise of the "guest" status of Syrians vis-à-vis the "host" status of local people. The recommendations are problematic for rights-based approaches to Syrian refugees as they imply limiting Syrians' freedom and basic rights. Most of the advice urges Syrians to maintain a low profile and avoid disrupting the lifestyle of locals. Additionally, warnings about deportation feed into a constantly looming threat. Moreover, the advice of calling the police if a Syrian is insulted seems unrealistic, considering that Syrians suffer mistreatment from security forces and that some lack legal documents. The last point, inferring *ensar* and *muhacir*, has a strong religious connotation and reproduces Turkish state discourse about refugee governance.

Despite its highly controversial content, the implementation of this initiative through collaboration between local and refugee faith-based actors makes it a significant tool for conflict prevention. As such, it was an underdeveloped conflict prevention mechanism in border provinces hosting large numbers of Syrians like Şanlıurfa. Furthermore, it was a promising example of collaboration between Syrian and local associations, as well as indirect cooperation with

<sup>52</sup> Göbeklitepe Haber, "Suriyeli aydınlar uyardı," op.cit., 2017.

<sup>53</sup> Interview by the author with a local informant who was involved in the workshop and house visits (phone interview), 5 April 2019.

state authorities. These characteristics gave it potential for increasing Syrian participation in refugee governance at the local level. However, it should be noted that in this particular instance, "participation" in reality came down do "compliance" with the "other's" terms.

After a year and half, tensions in the province worsened and became more violent. State authorities then bypassed faith-based Syrian actors, which kept a low-profile. The response to a second incident is helpful in better understanding the interactions between refugee faith-based organisations and host province authorities. In October 2018, Şanlıurfa saw the murder of two Turkish citizens by Syrians, sparking long-running protests and lynchings that targeted all Syrians living in the city. Provincial state authorities took a strict stance against all forms of violence. The provincial government made announcements to calm the public by attributing the escalation to acts by isolated provocateurs. This narrative of provocation appeased parties who feared that the escalation would reach uncontrollable levels. Moreover, such announcements aimed to demonstrate that the provincial government had taken decisive action. It stated that "eight Syrians involved in criminal activities were under judicial investigation, and around 639 Syrians were deported due to criminal ties." Nevertheless, many locals did not believe such explanations, feeling they were designed to threaten Syrians and appease locals. 55

Unlike the 2017 incidents, provincial authorities did not seek collaboration with "Wise Men Initiative", despite its recent establishment to enhance collaboration. Rather, they specifically targeted local tribal actors for cooperation because of the context that triggered the tensions. The family of the murdered sons belonged to a large Arab tribe in the city. Thus, there was a risk that the members of the tribe would become involved in fighting and escalate tensions. The governor talked to leaders of the tribe about calming down and not seeking revenge. To assist, tribal leaders made a public announcement noting that "security forces took all necessary measures. We invite people of our city to calm down. We announce that we are with our state and we will not take part in any provocative events against Syrians." This announcement implied that these leaders supported the measures taken by the governorate and security forces and that they would discourage their communities from becoming involved in protests and violence.

Syrian community and faith leaders came together with the governor in consultations. The governor warned Syrians to respect the lifestyle of locals, specifically by avoiding noise at

Mahmut Bozarslan, "Şanlıurfa'da neler oluyor," Website, *Voice of America (Turkish Edition)*, 30 September 2018, Available at: https://www.amerikaninsesi.com/a/sanl%C4%B1urfada-neler-oluyor/4593584.html [Last accessed 20 April 2018].

Tuba Cameli, op.cit., 2019.

Urfahaber, "Urfa'da 2 kişinin ölümüne karışan 8 Suriyeli tutuklandı, *Urfahaber*, 30 September 2018, available at: https://www.urfahaber.com/urfa-da-2-kisinin-olumune-karisan-8-suriyeli-tutuklandi/1892/[Last accessed 20 April 2018].

night in their neighbourhoods and public places. Syrian community leaders agreed that the measures were appropriate. They also expressed their sorrow at the murders. Recognising their limitations, they stated that "it is impossible for them to access all Syrians in the city, nevertheless they would do whatever they could do to prevent further escalation."<sup>57</sup> They again expressed gratitude to locals, their support of the Turkish state, and to help assist implementation. <sup>58</sup>

As in Gaziantep, community perceptions are not static. They can be "quickly upended by nationalist violence and trans-border ethnic ties." Despite strong familial and tribal ties across the border, Şanlıurfa has seen major violence at least twice. Although local non-state authorities carried out preventive roles, it was again the state, represented by the provincial government and security forces, that exercised the largest influence in stability and assimilation of Syrian refugees into the host community. It did so by supporting a framework of compliance with host community norms.

Though provincial authorities seek stability and the compliance of the Syrian refugee community with the terms of the local population, I was told by a state officer directing a Youth Center in the province that state authorities tacitly allowed protestors to terrify Syrian refugees for several days without intervening fully. The goal was to "teach" Syrians their limits and that the city belongs to locals. Şanlıurfa, like other cities, saw the rioters occasionally set the limits of spatial control over the refugees. Additionally, "emergency responses to the anti-Syrian riot reinforced 'national' boundaries between locals and refugees." It is inevitable that these boundaries also set limits for Syrian faith-based actors.

According to local experts, sharing economic resources and opportunities was a major cause of violent incidents between Syrians and Turks. Faith-based actors have far less influence over this factor. In 2018, Turkey experienced a currency and debt crisis that led to the closure of many companies, including small- and medium-sized businesses. The crisis saw the price of imported items and some foods rise along with higher unemployment. In Şanlıurfa – where economic development is relatively low and unemployment was already high – the crisis hit strongly. Increased food prices and unemployment negatively influenced the majority

<sup>57</sup> Haberler, "Şanlıurfa valisi Suriyeli kanaat önderleriyle görüştü," *Haberler,* 1 October 2018, available at: https://www.haberler.com/Şanlıurfa-valisi-suriyeli-kanaat-onderleriyle-11285480-haberi/ [Last accessed 20 April 2018].

Haberturk, "Suriyeli kanaat önderleriyle yapılan toplantıda sağduyu mesajı verildi," *Haberturk*, 1 October 2018, available at: https://www.haberturk.com/sanliurfa-haberleri/63702643-suriyeli-kanaat-onderleriyle-yapılan-toplantida-sagduyu-mesaji-verildi [Last accessed 20 April 2018].

Hatice Pinar Senoguz, op.cit., 2017, p.165.

<sup>60</sup> *Ibid.*, p.170

<sup>61</sup> I would like to thank Dr. Mahmut Kaya for directing my attention to this dimension with his feedback.

of the population, who already lived under the poverty line. Şanlıurfa shopkeepers had to close their shops due to accumulating debts worsened by the currency collapse.<sup>62</sup> Within this environment, refugees' high visibility, increasing businesses ownership and labour market participation made them an easy scapegoat.

Analysing the two episodes illustrates how faith-based actors, despite their good intentions, can implicitly serve the Turkish state priority of controlling Syrians' presence through a narrative of social cohesion-social and harmony. Rather, it is an act of token inclusion of the Syrian community to local affairs because they are mainly expected to comply, but the relation is not regarded as one of mutual cooperation.

### **CONCLUSION**

The 2018 incident made it clear that the once welcoming attitudes and narratives of Şanlıurfa locals are no longer valid and that the refugees' presence had been challenged, or even criminalized. A local researcher studying Urban Sociology noted that "Even if the war ends in Syria, a socio-economic war will continue in Turkey." He adds that "right now Syrians are afraid, but the anger of locals is not over." It seems that the murders in Şanlıurfa may worsen already-poor local perceptions of Syrians. Moreover, scarce economic resources mean that the economy will remain a potential factor influencing communal tension. Such incidents and responses show that Syrian refugees face tenuous insecurity in all Turkish urban centres regardless of initially welcoming approaches. <sup>65</sup>

Despite promising initial efforts, including Syrian faith-based actors in the context of economic crisis and escalating communal tensions, their role was limited. Furthermore, their efforts, intentionally or not, seemed to rather comply with the Turkish state's efforts to control Syrian presence, under the guise of "social cohesion." The precarious position of Syrian refugees in Turkey is furthered by their temporary protection status. As such, Syrian refugees in Turkey appear to have gradually lost their ability to claim some rights, and remain objects of humanitarian assistance and other means of civil assistance from national actors. Until now, faith-based actors seem unable to eliminate inequalities and limited access to rights and freedoms for Syrians.

Urfanatik, "Bahçelievler'de esnaf dertl," *Urfanatik*, 18 January 2017, available at: http://www.urfanatik.com/yerel/bahcelievler-de-esnaf-dertli-h59216.html, [Last accessed 20 April 2019]; Urfahaber, "Ekonomik krizin alasını yaşıyoruz," *Urfahaber*, 19 December 2018, available at: https://www.urfahaber.com/ekonomik-krizin-alasini-yasiyoruz/2669/.[Last accessed 20 April 2019].

<sup>63</sup> Tuba Cameli, op.cit., 2019.

<sup>64</sup> Ibid.

<sup>65</sup> Feyzi Baban, Suzan Ilcan and Kim Rygiel, op.cit., 2017, p. 81.

In light of this case study, further research is necessary to investigate ways in which faith-based actors attempt to prevent violence between refugees and host communities in countries hosting large refugee populations. It is crucial to explore mechanisms for tension reduction, peace-building activities, and advocacy combating xenophobia and discrimination. It is also important to understand their coordination, cooperation and competition with other local actors in the refugee protection and integration fields. While faith-based actors form an important part of the context "involving local and religious actors should become neither a quick recipe for success nor a standardized strategy of action that separates out the local from the international, the religious from the secular."

## **Bibliography**

Alinteri, "Urfa'da Suriyelilere saldırılar başladı," Website, *Alinteri*, 29 September 2018, available at: https://gazete.alinteri1.org/urfada-suriyelilere-saldırılar-basladı, last accessed 20 April 2018].

Al-Araby, "Turkey jails two for life over murder and rape of pregnant Syrian refugee," Website, *Al-Araby*, 17 January 2018, available at: https://www.alaraby.co.uk/english/news/2018/1/17/turkey-jails-two-for-life-over-syrian-refugee-murders [last accessed 20 April 2018].

Feyzi Baban, Suzan Ilcan and Kim Rygiel, "Playing Border Politics with Urban Syrian Refugees. Legal Ambiguities, Insecurities, and Humanitarian Assistance in Turkey,", *Movements Journal for Critical Migration and Border Regime Studies*, 2017, Vol. 3(2), p. 81-102.

Mahmut Bozarslan, "Şanlıurfa'da neler oluyor,"Website, *Voice of America (Turkish Edition)*, 30 September 2018. Available at: https://www.amerikaninsesi.com/a/sanl%C4%B1urfada-neler-oluyor/4593584.html [last accessed 20 April 2018].

Estella Carpi, "Does Faith-Based Provision Always Localise Aid?," Website, *Refugee Hosts*, 22 January 2018, available at: https://refugeehosts.org/2018/01/22/does-faith-based-aid-provision-always-localise-aid/ [last accessed 25 April 2019].

Tuba Cameli, "Vallahi Billahi Suriyeli Değiliz!" Website, *birartibir*, 03 January 2019, https://www.birartibir.org/goc-ve-multecilik/227-vallahi-billahi-suriyeli-degiliz, [last accessed 20 April 2018].

Cinar'in Sesi, "Suriyeli alimler: hep birlikte sevgi ortamini olustrumamız gerekiyor," Website, *Cinar'in Sesi*, 14 July 2017, available at: http://www.cinarinsesi.com/suriyeli-alimler-hep-birlikte-sevgi-ortamini-olustur-mamiz-gerekiyor-126770h.htm. [last accessed 20 April 2019]

Ahmet Doğan, "Şanlıurfa'daki Yerel Halkın Suriyeli Sığınmacılara - Mültecilere Yönelik Algısı," April 2019. Available at: https://www.researchgate.net/publication/332448161\_Sanliurfa'daki\_Yerel\_Halkin\_Suriyeli\_Siginmacilara\_-\_Multecilere\_Yonelik\_Algisi [last accessed 12 April 2019].

Dogru haber, "Urfa`da halk ile Suriyeli mülteciler kavga etti: 20 yaralı," Website, Dogru haber, 10 October 2013, available at: https://dogruhaber.com.tr/haber/102110-urfada-halk-ile-suriyeli-multeciler-kavga-etti-20-yarali/ [last accessed 20 April 2019]

Jessica Eby, Erika Iverson, Jenifer Smyers, and Erol Kekic, "The faith community's role in refugee resettlement in the United States," *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol 24 (3), p.586-605.

Elizabeth Ferris, "Faith and humanitarianism: It's complicated," Journal of Refugee Studies, 2011, Vol 24 (3), p.606–625.

Elena Fiddian-Qasmiyeh, "The pragmatics of performance: Putting 'faith' in aid in the Sahrawi refugee camps," *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol 24 (3), p. 533–547.

Ali Guzel, "Urfa'da Suriyeliler yine hedefte," Website, *Evrensel*, 5 April 2017, available at: https://www.evrensel.net/haber/314771/urfada-suriyeliler-yine-hedefte [last accessed 20 April 2019].

Göbeklitepe Haber, "Kuveytlilerden Suriyelilere Kültür Merkezi," Website, Göbeklitepe Haber, 04 April 2017, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14419/kuveytlilerden-suriyelilere-kultur-merkezi.html.

Göbeklitepe Haber, "Şanlıurfadaki stk'lardan tedbir çalıştayı," Website, *Göbeklitepe Haber*, 7 October 2017, available at: http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14752/Şanlıurfali-stklardan-tedbir-calistayi.html [last accessed 20 April 2018].

Göbeklitepe Haber, "Suriyeli aydınlar uyardı," Website, Göbeklitepe Haber, 7 July 2017, http://www.gobeklitepehaber.com/haber/14745/suriyeli-aydınlar-suriyelileri-uyardı.html, [last accessed 20 April 2018].

Gobeklitepe Haber, "Suriyelileri Istemiyoruz Provokasyonu Yasaklandı," Website, *GöbeklitepeHaber*, 15 May 2015, http://www.gobeklitepehaber.com/haber/9883/suriyelileri-istemiyoruz-provakasyonu-yasaklandi. html, [last accessed 20 April 2018].

Gobeklitepe Haber, "Urfa'da Suriyeli Protestosu Gerginliği,"Website, Göbeklitepe Haber, 17 May 2015, http://www.gobeklitepehaber.com/haber/9909/urfada-suriyeli-prostesi-gerginligi.html; last accessed 20 April 2018].

Haberler, "Şanlıurfa valisi Suriyeli kanaat önderleriyle görüştü," Website, *Haberler*, 1 October 2018, available at: https://www.haberler.com/Şanlıurfa-valisi-suriyeli-kanaat-onderleriyle-11285480-haberi/[last accessed 20 April 2018].

Haberturk, "Suriyeli kanaat önderleriyle yapılan toplantıda sağduyu mesajı verildi," Website, *Haberturk*, 1 October 2018, https://www.haberturk.com/sanliurfa-haberleri/63702643-suriyeli-kanaat-onderleriyle-yapılan-toplantida-sagduyu-mesaji-verildi [last accessed 20 April 2018].

Alexander Horstmann, "Ethical dilemmas and identifications of faith-based humanitarian organisations in the Karen refugee crisis. *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol 24 (3), p. 513–532.

Al Jazeera Turk, "Urfa'da Suriyeli gerginliği," Website, *Al Jazeera Turk*, 1 August 2014, available at: http://www.aljazeera.com.tr/haber/urfada-suriyeli-gerginligi [last accessed 20 April 2019].

Mahmut Kaya, "Komşuda misafirlik: Suriyeli sığınmacılara kurulmuş mülteci derneklerinin perspektifinden Türkiye'de yaşamak," *The Journal of Academic Social Science Studies*, 2015, Vol 39, p. 263-279.

Kathryn Kraft and Jonathan Smith, "Between international donors and local faith communities: Intermediaries in humanitarian assistance to Syrian refugees in Jordan and Lebanon," Disasters, 2019, Vol 43(1), p. 24-45.

The Ministry of Education, "Kuveyt Said Yardım Derneği Şanlıurfa'da okul yapacak," Website, *The Ministryof Education*, 9 December 2017, available at: https://Şanlıurfa.meb.gov.tr/www/kuveyt-said-yardim-dernegi-sanliurfaŞanlıurfada-okul-yapacak/icerik/1750, [last accessed 20 April 2019]

NTV, "Şanlıurfa'da Suriyeliler ile mahalleli arasında kavga," Website, NTV, 31 May 2017, available at: https://www.ntv.com.tr/turkiye/sanliurfada-suriyeliler-ile-mahalleli-arasinda-kavga,7BWO1Yeui0O\_4w-DOa9xiHQ [last accessed...]

Nkwachukwa Orji, "Faith-based aid to people affected by conflict in Jos, Nigeria: An analysis of the role of Christian and Muslim organisations," *Journal of Refugee Studies*, 2011, Vol 24 (3), p. 473–492.

Victoria Palmer, "Analysing cultural proximity: Islamic relief worldwide and Rohingya refugees in Bangladesh," *Development in Practice*, 2011, Vol 21 (1), p.96–108.

Ramazan Aras, "The Wall: (dis)continuities of the state making practices on the Turkish-Syrian border," *The American Anthropological Association*, Annual Meeting, 29 November - December 3, 2017, Washington DC., USA.

Republic of Turkey Ministry of Interior, "Gecici Koruma," Website, *Republic of Turkey Ministry of Interior*, 11 April 2019, available at: http://www.goc.gov.tr/icerik6/gecici-koruma\_363\_378\_4713\_icerik. [last accessed 20 April 2019].

Republic of Turkey Ministry of Interior, "Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler," Website, *Republic of Turkey Ministry of Interior*, 18 April 2019, available at; http://www.goc.gov.tr/icerik3/gecici-koruma\_363\_378\_4713. [Last accessed 29 April 2019]

Şanlıurfa 63 TV, "Şanlıurfa'da Şanlıurfalılar ve Suriyeliler kavga etti," Video, Youtube, 26 March 2016, available at:https://www.youtube.com/watch?v=PPpBxFMIR58 [last accessed]

Susanne Schmelter, "Gulf States' Humanitarian Assistance for Syrian Refugees in Lebanon," *Civil Society Knowledge Center*, 2019, available at: https://civilsociety-centre.org/paper/gulf-states%E2%80%99-humanitarian-assistance-syrian-refugees-lebanon. [last accessed 15 May 2019].

Hatice Pinar Şenoğuz, "Border Contestations, Syrian Refugees and Violence in the Southeastern Margins of Turkey," in Ilker Ataç, Gerda Heck, Sabine Hess, Zeynep Kaslı, Philipp Ratfisch, Cavidan Soykan (eds.), Movements Journal for Critical Migration and Border Regime Studies, 2017, Vol. 3(2), p.165-178.

TÜİK, Gelir ve Yaşam Koşulları Araştırması Bölgesel Sonuçları. 2015, 2016. Available at: http://www.alomaliye.com/2019/09/23/2018-gelir-ve-yasam-kosullari-arastırmasi-bolgesel-sonuclari/ [last accessed 20 April 2019].

UNHCR, "Partnership note: On Faith-based organisations, Local Faith Communities, and Faith Leaders," Website, *UNHCR*, 2014, available at: https://www.unhcr.org/539ef28b9.pdf [last accessed 20 April 2018].

Urfadasin, "ŞANLIURFA'DA SURİYELİ VE TÜRK İKİ GRUP BİRBİRİNE GİRDİ!" Website, *Urfadasin*, 20 August 2018, available at: https://www.urfadasin.com/Şanlıurfa-da-suriyeli-ve-turk-iki-grup-birbirine-girdi [last accessed].

Urfahaber, "Ekonomik krizin alasını yaşıyoruz," Website, *Urfahaber*, 19 December 2018, https://www.urfahaber.com/ekonomik-krizin-alasini-yasiyoruz/2669/.[last accessed 20 April 2019].

Urfahaber, "Urfa'da 2 kişinin ölümüne karışan 8 Suriyeli tutuklandı," Website, *Urfahaber*, 30 September 2018, available at: https://www.urfahaber.com/urfa-da-2-kisinin-olumune-karisan-8-suriyeli-tutuklandi/1892/[last accessed 20 April 2018].

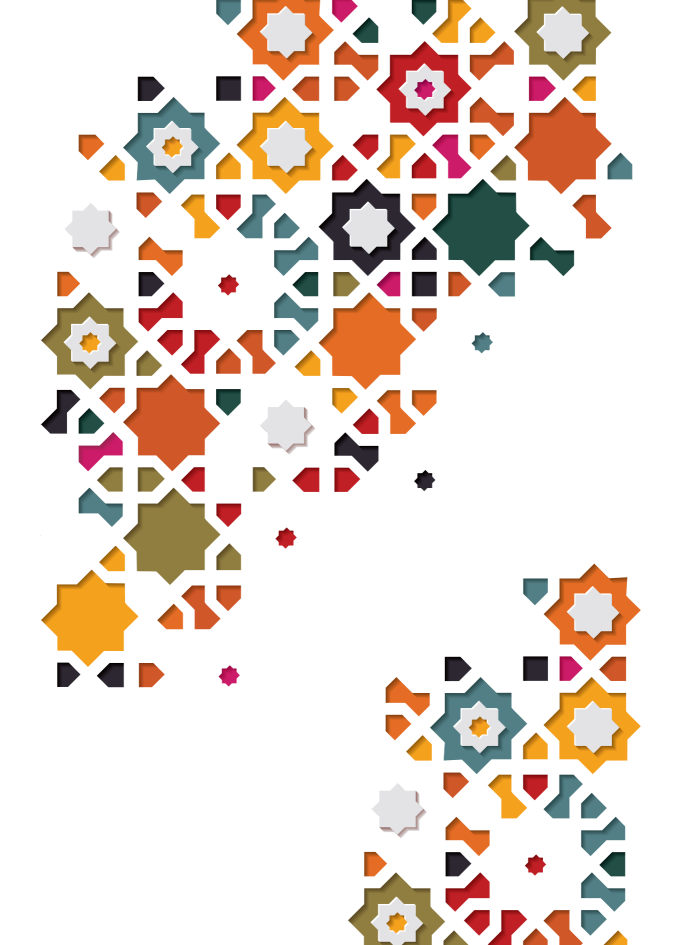
Urfanatik, "Bahçelievler'de esnaf dertl," Website, *Urfanatik*, 18 January 2017, available at: http://www.urfanatik.com/yerel/bahcelievler-de-esnaf-dertli-h59216.html, [last accessed 20 April 2019].

Walters, William. "Mapping Schengenland: Denaturalizing the border," Environment and Planning D: Society and Space, 2002, Vol 20 (5), pp. 561-580.

Yenisafak, "Şanlıurfa'da mahalle karıştı; 3 yaralı - Urfa haberleri," Website, Yenisafak, 8 September 2016, available at: https://www.yenisafak.com/Şanlıurfada-mahalle-karisti-3-yarali---urfa-haberleri-h-2528211 [last accessed]

Lives and Trajectories of Migrants: Negotiating, Subverting, or Resisting Restrictive Contexts

P.100 "What We Lost In Syria, We Had Already
Lost In Palestine:" Uncovering Stories
Across Generations of Palestinian Women
Born in Syria
METTE EDITH LUNDSFRYD
STENDEVAD



"What We Lost
In Syria, We Had
Already Lost
In Palestine:"
Uncovering
Stories Across
Generations of
Palestinian Women
Born in Syria

METTE EDITH LUNDSFRYD STENDEVAD

KEYWORDS: Oral History, Palestinian Women from Syria, Gendered Statelessness, Decolonial Intersectional Feminism.

#### ABSTRACT

Knowledge about the stateless Palestinian population of Syria is limited, and the experiences of Palestinian women particularly remains uncovered. This paper argues that the loss of Syria as a safe home affects Palestinian woman born in Syria in several ways. The paper explores twelve constraints that bear an impact on women's lives, including female experiences of statelessness, denial of "the right of return," forced family separations and lack of access to uninterrupted family life, lack of freedom of movement, the inability to pass nationality onto children, denial of UNRWA services, lack of rights to political participation, unemployability, lack of access to protection as refugees, lack of rights to belong via citizenship, and experiences of racialisation. The structural constraints have disproportional implications with regards to the women's age, education level, marital status, maternity status, and their current place of exile. The results presented here are based on women's oral history as part of a decolonial intersectional feminist epistemology centralised in Palestine Studies. This paper illustrates a prolonged, transgenerational, and cross-continental marginalisation of Palestinian women from Syria, while also documenting their endeavours to speak up for their right to belong where they are, as well as to return to Palestine.

### INTRODUCTION

Scholars and activists alike have argued that Palestinians in Syria have experienced a "unique integration" into Syrian society since 19531 unique due to the level of civic rights such except political and citizenship rights, as rights to education, integration into the workforce, adult Palestinian men's right to own real estate and establish intellectual institutes, and for males compulsory military services. Some of those, who had arrived before 1956, had more civic rights in Syria than those who were registered later; those who arrived before 1956, for instance, were granted Syrian travel documents. Today many Palestinians from Syria miss their homes in Syria yet also describe the unique integration as a "unique form of oppression and containment." The uniqueness of Palestinians' experiences in Syria came to a stark rupture with the outbreak of the Syrian conflict in 2011 and the vulnerabilities of the stateless population were once again targeted. Those who had inherited travel documents could flee the warzone, while those who had not, became caught in the crossfire. In June 2019, the Institute on Statelessness and Inclusion (ISI) stated that there is an urgency in acquiring and analysing knowledge on the situated, intersecting, and gendered consequences of statelessness.<sup>3</sup> Oppression against women is found to be aggravated by statelessness and displacement, as evidenced by their unequal access to resources, gender segregation in labour markets and education systems, a gender and ethnicity pay gap, violence against women and girls, reproductive rights, health conditions, and gendered social norms. Stateless women are specifically targeted by being prohibited from passing their nationality onto their children, as well as by being denied the right to political participation and free movement.<sup>4</sup>

This paper presents a transgenerational selective analysis of stateless women's lived

Laurie A. Brand "Palestinians in Syria. Politics of Integration," *The Middle East Journal*, 1988, Vol. 42(4), p.621–637; Nidal Bitari, "Yarmouk Refugee Camp and the Syrian Uprising," *Journal of Palestine Studies*, 2014, Vol. 43(1), p. 61–78.

<sup>2</sup> Conversation with Amal Wissam February 2018.

Nina Murray, "Join the feminist revolution in work to address statelessness," Website, *European Network on Statelessness*, 18 July 2019, available at: https://www.statelessness.eu/blog/join-feminist-revolution-work-address-statelessness [Last accessed on 22 November 2019]; Institute on Statelessness and Inclusion, "World Conference on Statelessness," The Hague, *Institute on Statelessness and Inclusion*, 2019, available at: https://www.institutesi.org/conference [Last accessed on 27 February 2020].

Nira Yuval-Davis, "Women and the Biological Reproduction of "the nation"," Women's Studies International Forum, 1996, Vol. 19(1-2), p. 17-24; Suad Joseph, Gender and Citizenship in Middle Eastern States, New York, Syracuse University, 2000; Nadje Al-Ali, Secularism, Gender & the State in the Middle East: The Egyptian Women's Movement, Cambridge, Cambridge University Press, 2000; Islah Jad, "Rereading the British Mandate in Palestine: Gender and the Urban – Rural Divide in Education," International Journal of Middle East Studies, 2007, Vol. 39, p. 338-342; Rania Maktabi, "Gender, Family law and Citizenship in Syria," Citizenship Studies, 2010, Vol. 14(5), p. 557-572.

experiences, with a focus on structural continuous constraints and the meaning of the loss of Syria to Palestinian women born in Syria.<sup>5</sup> The four generations of women interviewed in this study echo the same sentiment: despite thorough integration into the Syrian society, they have all experienced *continuous constraints* as stateless women. The phrase "structural continuous constraints" refers to multi-layered and interlocking forms of oppressions that are shaped by structural power mechanisms, both colonial and post-colonial. These constraints have occurred in women's lives repeatedly, and cross-generationally, in three different contexts: Palestine, Syria, and Europe. They are linked to the history of British colonial rule in mandate Palestine and to *Al-Nakba*.<sup>6</sup>

Between 1947 and 1949, some 800,000 people were evicted from Palestine. The war razed 531 villages to the ground and depopulated 11 towns.<sup>7</sup> The vast majority of exiled Palestinians were forced to live in refugee camps of Lebanon, Syria, and Jordan.<sup>8</sup> Approximately 80% of the displaced population to Syria were women and children.<sup>9</sup> At least 82,000 Palestinian people fled Palestine to the newly established nation-state of Syria. The rights that the Palestinians had lost in Palestine during the British occupation and the escape from Palestine between 1917 and 1948, were transferred into exile, where they became third range inhabitants of the host country, enjoying fewer rights than Syrian nationals.

5 Throughout this paper, the different terms used to describe the participants – "Palestinian from

Syria," "Palestinian of Syria," "Palestinian Syrian," and "Palestinian born in Syria" – reflect the preferred use of each participant.

<sup>6</sup> Al-Nakba is an Arabic term that means "the catastrophe". It refers to the catastrophe of war, displacement, eviction, and occupation of Palestine.

Nur Masalha, Expulsion of the Palestinians. The concept of Transfer in Zionist Political Thought, 1882-1948, Beirut, Institute for Palestine Studies, 1992; Nafez Nassal, The Palestinian Exodus from Galilee, 1948, Beirut, Institute for Palestine Studies, 1978; Rosemary Sayigh, "Women's Nakba Stories: Between Being and Knowing," In Ahmed Sa'di and Lila Abu-Lughod (eds.), Nakba: Palestine, 1948, and Claims of Memory, New York, Columbia University Press, 2007, p. 135-160; Rosemary Sayigh, "The Nakba's Exclusion from the "Trauma Genre", "Journal of Palestine Studies, 2013, Vol. 43(1), p. 51-60; Ahmed Sa'di and Lila Abu-Lughod, NAKBA: Palestine, 1948, and the Claims of Memory, New York, Columbia University Press, 2007; Anaheed Al-Hardan, "Remembering the Catastrophe: Uprooted Histories and the Grandchildren of the Nakba," PhD Dissertation, Dublin, University of Dublin, 2011.

<sup>8</sup> Elise G. Young, Gender and Nation Building in the Middle East: The Political Economy of Health from Mandate Palestine to Refugee Camps in Jordan, London, Bloomsbury Academic, 2012.

<sup>9</sup> Hamad Said Al-Mawed, *The Palestinian Refugees In Syria Their Past, Present and Future*, Ottawa, International Development Research Centre, 1999; Rosemary Sayigh, *Palestinians: From Peasants to Revolutionaries*, London, Zed Books Ltd, 1979.

This subsequently marginalised the indigenous Palestinian women<sup>10</sup> as they were denied equal access to education, equal access to women-oriented healthcare, political participation, and employment in Palestine and beyond.<sup>11</sup>

Gendered aspects of the occupation and *Al-Nakba* have been revisited by a number of feminist and decolonial scholars.<sup>12</sup> They argue that *Al-Nakba* is not a single dated event – 15 May 1948 – but a collection of crucial events that began prior to 1948. Several historians trace *Al-Nakba* back to three settler colonial historical events and plans for population transfer: the 1882 Zionist summit;<sup>13</sup> the 1914 British-French Sykes-Picot Agreement; and the 1917 Balfour Declaration, which led to the British occupation of Palestine and the incremental settler colonialism.<sup>14</sup> Furthermore, experiences of *Al-Nakba* continue to seep into the present through prolonged displacement, statelessness, and rejection of the United Nations' (UN) stipulated "right of return of all displaced persons and their descendants to their homeland in Palestine." *Al-Nakba* is thus past, present, and future, all at once.

This paper explores how structural constraints intersect with the categories of age,

Islah Jad, op.cit., 2007; Nadera Shalhoub-Kevorkian, "Palestinian Women and the Politics of Invisibility: Towards a Feminist Methodology," *Peace Prints: South Asian Journal of Peace building*, 2010, Vol. 3(1), p.1-21; Nahla Abdo, *Women in Israel Race, Gender and Citizenship*, London, Zed Books Ltd, 2011; Nahla Abdo and Nur Masalha, *An Oral History of the Palestinian Nakba*, London, Zed Books Ltd, 2018.

- 11 Elise G. Young, "From Data to Doctor. Health, Gender, and the Race for Control of Knowledge-Making in Mandatory Palestine," *Thamyris*, 1997, Vol. 4 (2), p.347–58; Islah Jad, *op.cit.*, 2007.
- Rosemary Sayigh, "Nakba Silencing and the Challenge of Palestinian Oral History," In Nahla Abdo and Nur Masalha (eds.), An Oral History of the Palestinian Nakba, London, Zed Books, 2018, p.114-135; Elise G. Young, Keepers of the History: Women and the Israeli Palestinian Conflict, New York, Teachers College Press, 1992; Annelies Moors, "On Appearance and Disappearance. Representing Women in Palestine under the British Mandate," Thamyris, 1996, Vol. 3(2), p.279–310; Ellen L. Fleischmann, The Nation and Its "New" Women: The Palestinian Women's Movement 1920-1948, Los Angeles, University of California Press, 2003; Islah Jad, op.cit., 2007; Nahla Abdo and Nur Masalha, op.cit., 2018; Nur Masalha, The Palestine Nakba: Decolonising History, Narrating the Subaltern, Reclaiming Memory, London, Zed Books Ltd, 2012; Anaheed Al-Hardan, op.cit., 2011; Anaheed Al-Hardan, Palestinians in Syria: Nakba Memories of Shattered Communities, Columbia, Columbia University Press, 2016; Ruba Salih, "Bodies That Walk, Bodies That Talk, Bodies That Love: Palestinian Women Refugees, Affectivity, and the Politics of the Ordinary," Antipode, 2016, Vol. 49, p.742–760.
- Nur Masalha, op.cit., 1992; Nur Masalha, op.cit., 2012.
- 14 Nur Masalha, *op.cit.*, 2012; Lorenzo Veracini, *Settler Colonialism: A Theoretical Overview*, Hampshire, Palgrave Macmillan, 2010.
- Susan M. Akram, "Myths and Realities of the Palestinian Refugee Problem: Reframing the Right of Return" In Michael Lynk, Michael Dumper, Susan Akram, Iain Scobbie (eds.), *International Law and the Israeli-Palestinian Conflict. A Right-Based Approach to Middle East Peace*, New York, Routledge, 2011, p.183-198.

education, employment, marital status, maternity status, and place of living.<sup>16</sup> The constraints that affect women's daily lives in Syria and the grief resulting from the loss of Syria are paramount to understanding the complexity of these women's lived experiences. This is why the analysis conducted here includes constraints in addition to experiences of loss. Though the participants have reached safe havens, they continue to experience aggravated oppression, whether in Europe or in war-torn Syria, which is why speaking of Syria "mithl maa kaanat [as it was]" tends to be sentimentalised in light of this loss. Jescala Al-Homsia,<sup>17</sup> a young female participant displaced from Al-Aidin camp in Homs (Syria) to Denmark, eloquently articulates the continuousness of complex displacements and gendered statelessness:

"My grandmother was Palestinian from Palestine, made stateless and a refugee; my mother is a stateless Palestinian refugee from Syria; I am a stateless Palestinian refugee from Syria in Denmark. I can never imagine calling myself a Palestinian from Denmark. I wonder what my daughter will be." 18

This paper is based on my doctoral dissertation (to be completed in 2021), which provides a thorough understanding of cross-generational continuities, and an in-depth analysis of the ongoing war in Syria, seen through the lens of the women of the Palestinian communities in Syria. This is achieved through recorded oral histories with 21 Palestinian women from four generations, and conversations with 29 additional individuals — all originally Palestinians but born in Syria. Moreover, five participants, which I refer to as "public participants," were interviewed for background information. Three public participants are represented in this paper as informants with significant background knowledge: Leila Al-Shami, a Syrian-British author and human rights activist; Hady Ibrahim, a Palestinian activist and freelance journalist born in Syria, and Buthaina Shaheen, a Syrian-Palestinian activist and the director of the Syrian Cultural Institute in Denmark. These public participants' in-depth knowledge about the topics investigated and the different research fields helped to fill various gaps in the existing literature on the history of Palestinians from Syria.

<sup>&</sup>quot;Place of living" is a sociological term that denotes the place in which a person is physically present, even if he/she does not have a permanent or legal residency in this specific place, meaning that they might be residing there temporarily. Anthropologist Julie Peteet used the term "place of living" to describe the places in which Palestinians in Lebanon live, e.g. a refugee camp, a temporary home, or a territory where you do not have any rights, but in which you still exist. The term is used here instead of "country of residence." See: Julie Peteet, Landscape of Hope and Despair: Palestinian Refugee Camps, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2005.

<sup>17</sup> Participants have been anonymised by self-chosen pseudonyms.

<sup>18</sup> Reflexive notes and conversation with Jescala Al-Homsia, January 25 Feb 2018.

The oral history participants identify as cis women from low-income families, born into three different Palestinian communities in Syria, all of which have been targets of sieges, bombardments, artillery attacks, and starvation since 2012. The women were born and raised during four different historical junctions: the period in time that immediately followed *Al-Nakba*; the period that is marked by the Palestinians' resistance to the occupation of Palestine after 1967; the Lebanese Civil War (1975-1990), when Palestinians from Syria fought alongside either the Palestinians in Lebanon or the Syrian army in the PFLP-GC; and the beginning of the 21st century, which saw a change in the Syrian regime, with Bashar al-Assad becoming president.

The four generations are named and defined by the participants via the political events that have unfolded the past 70 years.<sup>19</sup> This paper investigates twelve continuous constraints faced by the participants: female experiences of statelessness and the denial of "the right of return" to Palestine; forced family separations at borders/checkpoints; the inability to pass down nationality to children; access to political participation across continents; employment; access to UN services; access to the human right of uninterrupted family life, <sup>20</sup> experiences of racialisation affected by the intersections of age, education, employment, marital status, maternity status, and place of living.

The socio-historical experiences of Palestinian women from Syria living in exile in Europe, or internally displaced in Syria, remain under-documented. Some scholars have, however, highlighted the lived experiences of Palestinian communities in Syria.<sup>21</sup>

19 The conceptualisation of generations will be unpacked in the section "Renewing Women's Oral History."

Laurie A. Brand, op.cit., 1988; Hamad Said Al-Mawed, op.cit., 1999; Åge A. Tiltnes, "Palestinian Refugees in Syria: Human Capital, Economic Resources and Living Conditions", Borggata, FAFO, 2006, available at: https://www.fafo.no/index.php/en/publications/fafo-reports/item/palestinian-refugeesin-syria-human-capital-esconomic-resources-and-living-conditions [Last accessed on 27 February 2020]; Anaheed Al-Hardan, op.cit., 2011; Anaheed Al-Hardan, "Decolonizing Research on Palestinians: Towards Critical Epistemologies and Research Practices," Qualitative Inquiry, 2013, Vol. 20(1), p.61-71; Anaheed Al-Hardan, op.cit., 2016; Salah Hassan, "Palestinians in Syria and the Syrian Uprising," Doha, Arab Center for Research and Policy Studies, 11 October 2012, available at: https://www.dohainstitute.org/en/lists/ ACRPS-PDFDocumentLibrary/Palestinians\_in\_Syria\_and\_the\_Syrian\_Uprising.pdf [last accessed 27 February 2020]; Nell Gabiam, The Politics of Suffering: Syria's Palestinian Refugee Camps, Bloomington, Indiana University Press, 2016; Buthaina Shaheen, "Yarmouk Minors: Their Situation and Displacement... Their Agency through Cultural Forms, Psychosocial Activities and through Daily Life Actions," British Journal of Middle Eastern Studies, November 2018, p.1-16; Rafeef Ziadah, "Journeys of Dispossession: Palestinian Refugees from Syria Confronting Fortress Europe, "Website, Darkmatter, 2016, available at: http://www. darkmatter101.org/site/2016/05/16/journeys-of-dispossession-palestinian-refugees-from-syria-confrontingfortress-europe/ [Last accessed on 27 February 2020].

<sup>20</sup> As defined by Article 8 of the European Convention on Human Rights (1953), the ability of families to live habitually together as an entity without interference from state authorities.

Most recently, Al-Hardan recorded the recollections of *Al-Nakba* of three generations before the war broke out in Syria, with a specific focus on generations one and three;<sup>22</sup> Gabiam created a unique ethnography of the Neirab and Ein Al-Tal camps;<sup>23</sup> and Shaheen documented the experiences of Palestinian minors from the Yarmouk camp.<sup>24</sup> Finally, Ziadah analysed the struggles and hardship of Palestinians from Syria as they have been on the move towards Europe, and the challenges within European asylum systems.<sup>25</sup>

This paper consists of three main sections. The first section outlines the methodology used in this paper. The second section presents an analysis of gendered statelessness and women's rights in Syria, focusing on the structural constraints and their implications on the contemporary experiences of Palestinian women in Syria. The third and final section draws the attention to the different combinations of loss, which participants across generations highlight in their oral histories. Each generation of Palestinian women experiences loss in a different way; the categories of age, level of education, marital status, maternity status, and the place of living, shape the means through which memories of what was lost connects the participants to Palestine. *The loss of Syria as a safe home* marks a new period for the participants, which started with a call for freedom and dignity, that remains unheard.

### RENEWING WOMEN'S ORAL HISTORY

This research unfolds based on women's oral history as a tool to document the history of a recent past. <sup>26</sup> The recordings of their oral histories are collected through numerous one-on-one recordings of conversations that took place between January 2018 and January 2020.

- Anaheed Al-Hardan, op.cit., 2011; Anaheed Al-Hardan, op.cit., 2016.
- Nell Gabiam, op.cit., 2016.
- Buthaina Shaheen, op.cit., 2018.
- 25 Rafeef Ziadah, op.cit., 2016.

Kristina Minister "A Feminist Frame for the Oral History Interview," In Sherna B. Gluck and Daphne Patai (eds.), Women's Words, New York, Routledge, 1991, p. 27-42; Ronald J. Grele and Studs Terkel, Envelopes of Sound: The Art of Oral History, London, Praeger, 1991; Susan H. Armitage, "The Stages of Women's Oral History," In Donald A. Ritchie (eds.), The Oxford Handbook of Oral History, Oxford, Oxford University Press, 2012, p.169-185; Lynn Abrams, Oral History Theory, New York, Routledge, 2010; Anne Valke and Leslie Brown, Leslie Living with Jim Crow: African American Women and Memories of the Segregated South, New York, Palgrave Macmillan, 2010; Sherna Gluck, "What's so Special about Women? Women's Oral History." Frontiers: A Journal of Women Studies, 1977, Vol. 2(2), p.3—17.

In addition, "speaking back sessions" were developed:<sup>27</sup> participants were re-invited to listen to their own recordings, reinterpret them, and decide which themes are relevant for further publication, in order to create a space of shared authority.<sup>28</sup> The intention was to make a conscious effort to think *otherwise* and write *with* people rather than *about* people, while asking how this research makes a difference.<sup>29</sup> In practice, this means that a longitudinal aspect is built into the research design, which maintains the connection between the researcher and the participants, and helps to document fluidity and changes within the narratives of the participants. As such, the societal changes that affect the participants' daily lives are also documented, such as discussions around "repartition and deportations of Syrian refugees to Syria," a debate that took sail during the field research.

The recordings and observations were collected across a scattered and porous field in Denmark, Germany, Lebanon, and Syria. The lived experiences recounted by the women are told as a mix of linear, circular, and repetitive events, a process that merges, pauses, and rebuilds memories. They are documented via oral history recordings, discussed and reorganised with and by the women themselves, in cooperation with the author, through several processes. These include informal meetings, informal hangouts,<sup>30</sup> recording sessions, online conversations, sharing of pictures, items, and official oral history recordings, interviews, and post-recording sessions called *speaking* back sessions. Divided into two groups, seven participants are represented. Four main oral history participants are presented here through pseudonyms they allocated to themselves: Teta Loubia, Amal Wissam, the Pharmacist, and Jescala Al-Homsia. These women are of Palestinian heritage and were born in Syria. They resided in Syria's Palestinian communities Yarmouk camp (Damascus), Khan Es-Sheih camp (south of Damascus), and Al-Aidin camp (Homs). Moreover, three "public participants" contribute to the research with their knowledge on the field(s) through their positions as human rights activists, authors, and intellectual activists.

<sup>27</sup> Bell Hooks, "Choosing the margin as a space of radical openness." *Framework: The Journal Of Cinema and Media*, 1989, Vol.36, p.15–23.

Anne Valk and Leslie Brown, op.cit., 2010; Anne Valk et al., "Engaging Communities and Classrooms: Lessons from the Fox Point Oral History Project," *The Oral History Review*, 2011, Vol. 38 (1), p. 136–57; Michael Frisch, *A Shared Authority. Essays on Craft and Meaning of Oral and Public History*, New York, State University of New York Press, 1990.

Ghassan Hage, "Towards a Critical Arab Social Science," Website, *Critical Legal Thinking*, 8 April 2013, available at: http://criticallegalthinking.com/2013/04/08/towards-a-critical-arab-social-science/ [Last accessed on 27 February 2020].

Janelle L. Dance, Mary Hermes and Gutierrez Rochelle, "More Like Jazz Than Classical: Reciprocal Interactions Among Researchers and Respondents," *Harvard Education Review*, 2010, Vol. 80(3), p. 327-352.

The oral history participants come from low-income backgrounds and range from 22 to 70 years of age. Recordings were made in colloquial Arabic and were subsequently translated by the author into English. The different generations are conceptualised through the labels used by the participants to describe the one they believe they belong to and they were divided accordingly. The first generation studied in this paper, is born in Palestine or Syria between 1947 and 1953, and is known amongst Palestinians as "the Generation of the *Nakba*" [jīl al-nakba].<sup>31</sup> The second generation, born between 1964 and 1985, is known amongst Palestinians as "the Generation of the Revolution" [jīl al-thawra] named after the Revolution of 1965.<sup>32</sup> The third generation, born between 1985 and 1995, is referred to by participants as "the Generation which fuelled the Uprisings and lost Syria" [jīl wuqud al-thawra wa faqd sūrīa]. Finally, the fourth generation, born between 1995-2000, is known as "the Generation of the Struggle and the Return... to Palestine" [jīl al-kafāh wu al-ʿawda... ila filasṭīn].

# STATELESS, WHILE WOMAN, AND REFUGEE

The legal status of "stateless" was created as a legal label for "Palestine refugees" worldwide between 1948 and 1951. The refugee status legalises a lack of political and civic rights such as equal access to education, employment, health services, and aid throughout the United Nations Relief and Works Agency for Palestine Refugees in the Near East (UNRWA) mandate area. The temporariness of these statuses for Palestinians has endured almost perpetually, calcifying into "statelessness." The same is true of Palestinians in Syria, even though Syrian nationals who hold Syrian citizenship had a larger extent of *pro forma* participatory citizenship than women in neighbouring countries in the region, and opposed to Palestinians in Lebanon, and modern-day Israel, who have fewer political rights than their female counterparts in the region.

The youngest generation born in Palestine in the beginning of the 20th century has been named "the Generation of Palestine" [jīl filastīn]. See: Rosemary Sayegh, op.cit., 1979, p.58; Rosemary Sayegh, op.cit., 2018.

<sup>32</sup> Rosemary Sayegh, op.cit., 1979, p.58; Rosemary Sayegh, Too Many Enemies. The Palestinian Experience in Lebanon, London, Zed Books Ltd, 1994.

<sup>33</sup> Susan M. Akaram, op.cit., 2011.

Suad Joseph, *op.cit.*, 2000; Susanna Ferguson, "Listening to Rights Talk in Damascus," *Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East*, 2015, Vol. 35(3), p. 557-574.

<sup>35</sup> Rosemary Sayigh, "Palestinian Camp Women as Tellers of History," *Journal of Palestine Studies*, 1998, Vol. 27(2), p. 42-58; Ruba Salih, op.cit., 2016.

Nadera Shalhoub-Kevorkian, op.cit., 2010; Nahla Abdo, op.cit., 2011.

Nevertheless, Palestinians in Syria were granted some formal rights, such as employment and education, though they did not have the right to vote or run for office. They can organise themselves through workers' unions, but they cannot do so independently from the government, the way that Syrian citizens can.<sup>37</sup> Palestinian women thus experience both structural and personal limitations within the society they lived in. The greatest threat to women's political activism in Syria today, remains the Syrian regime.<sup>38</sup> The women who participated in this study spoke of the regime's authoritarian oppression, which further deprived them of their right of freedom of speech and movement due to statelessness and gender. Amal Wissam said that "everyone who argues that Palestinians in Syria are not discriminated against, is lying. We all know this. As Palestinian women, men, and children, what we lost in Syria, we had already lost in Palestine; and we never got it back."39 She went on to describe the discrimination that women face in terms of salaries, job opportunities, and freedom of movement. When she says that "what was lost in Syria, we had already lost in Palestine," she refers to women's right to be equal citizens with equal opportunities, equal protection for their children, the ability to transfer citizenship to their children, freedom of movement, and the ability to return to Palestine and to leave Syria.

Four women in this study reveal twelf constraints that they still face following their forced escape from Syria (4-5 years ago), all of which will be elaborated on in this section. The theme – loss of Syria – echoes the experiences that are encapsulated in the title of this paper, "What we lost in Syria we had already lost in Palestine." This phrase evokes a sentiment that all participants have: the fact that Syria was a safe home for them for a significant amount of time, but that the rights which they were denied in Syria, both as women and as stateless Palestinians, were aggravated through their experiences as refugees, whether in Europe or through internal displacement in Syria. The different generations that these women belong to; their level of education and employment, their ability to learn a new language, their country or place of living; marital status; and maternity status are all factors that affect the participants differently, and often in a disproportionate manner. Gendered statelessness is a dark cloud that impacts and obscures various aspects of women's lives. They carry the burden of statelessness (1); are denied the right of return (2); have been the target of forced family separations and been denied family unification (3); and cannot pass citizenship onto their children either because they have no legal citizenship or because they are women (4). They can only pass their statelessness. This has been the case across the four generations of women

<sup>37</sup> Laurie A. Brand, op.cit., 1988.

<sup>38</sup> Skype Interview with Leila Al-Shami, 20 March 2018.

<sup>39</sup> Wissam, Amal, Oral History Recording, 9 March 2018, Copenhagen.

whose oral life stories have been recorded here. It goes back even further in time, and has also been extended into the European context. Women in Denmark with citizenship, for example, can pass their citizenship onto their children, but children in Denmark born to women with refugee status and stateless status will not automatically be granted Danish citizenship. This applies to stateless children, making them equally stateless by birth unless their parents apply for citizenship, which can only be done after birth, and is not guaranteed.<sup>40</sup>

The specificities of displacement and statelessness in Syria changed the narrative of *Syria* as a safe home for Palestinians. During the early days of the uprising in Syria, families' freedom of movement became limited fairly quickly (5), and the country became "a world of checkpoints" overnight. 41 Women on the move alone without their fathers, husbands or brothers would be detained and harassed due to a Syrian Family Law which makes it illegal for women to move without their legal male guardian i.e. their wali. 42 Many women describe how they before the war could move alone, but after the escalation of violence this law was suddenly effectuated. Furthermore, Palestinians were denied access to UNRWA services (6), and upon attempting to cross the borders to Jordan, Turkey, or Lebanon, they were completely stripped from their rights (both as stateless citizens and as refugees) due to the UN "protection gap" (7). This meant that stateless Palestinian refugees staying in the UNRWA mandate area would be ineligible for UNHCR services as refugees, while also being excluded by national laws.<sup>43</sup> Some were pushed back due to their Palestinian identity documents and were not allowed to flee the war zone. At borders/checkpoints, all women describe being discriminated against with regards to their gender, nationality, and statelessness. They were subjected to slurs, racialised as Palestinians, presumed to be sex workers, and ultimately denied access, or forcefully separated from their family members. While some of them were able to cross the border, others were pushed back. The women described clandestine border crossings where they were divided into male and female groups, and during which their young male children or grandchildren were forcefully taken from them. It was often the case that the female group would be able to cross the border, while the male group would not, resulting in the separation of mothers, daughters and grandmothers from

<sup>40</sup> Anja Kublitz, "From Revolutionaries to Muslims: Liminal Becomings Across Palestinian Generations in Denmark," *International Journal of Middle East Studies*, 2016, Vol. 1, p. 67-86.

Walid in: Mette Heide-Jørgensen Lundsfryd, "Speaking Back to a World of Checkpoints: Oral History as a Decolonizing Tool in the Study of Palestinian Refugees from Syria in Lebanon," *Middle East Journal of Refugee Studies*, 2017, Vol. 2(1), p.73-95.

<sup>42</sup> Rania Maktabi, op.cit., 2010.

<sup>43</sup> Susan M. Akram, op.cit., 2011.

their husbands, brothers, sons, fathers, and male friends.

As a consequence of the limitations of free movement and family separations, the women who participated in this study, regardless of their age, had all suffered from a lack of uninterrupted family life (8). This is caused by the forced separations described earlier, as well as by European host countries' denial of family reunifications. The generation of the Nakba (the first generation), is particularly vocal about this. In many cases, the elderly had either been left behind in Syria, or had travelled alone and been separated from the rest of their families. This means that grandmothers from the generation of the Nakba live by themselves in Syria or Europe, while their daughters and granddaughters have been reunited in a new setting. Women, in general, suffer from severe interruptions in their family lives. Their families become scattered globally. Though they used to live closely together in Syria, family members ultimately disperse across Syria, Palestine, Denmark, Germany, Sweden, Austria, Canada, and Australia. Several families had lost family members; some have passed away, and others remain as disappeared persons. Others are separated and the ability to communicate with or travel to see family members in other countries is severely restricted, due to travel bans for refugees and asylum seekers and the lack of financial resources.

These constraints lead to the lack of rights to belong as legal citizens or even as counted within national statistics (9). The structural constraints that women face in Syria are reproduced in the European context. In various European national statistics, there is insufficient documentation on the figures of stateless populations. The exact number of Palestinians from Syria in Europe remains unknown due to challenges in the documentation process. Over the past few years, few efforts have been made by European official institutions and statistics departments to provide a well-studied database. For example, it is impossible to determine the number of Palestinian women from Syria in Denmark or Germany. According to Statistics Denmark, the central bureau on Danish statistics on in-migration, Palestinians who arrived from Syria are either registered as "stateless" or as "stateless arriving from a third country" (outside Europe), e.g. Turkey or Lebanon. This means that their historical trajectory as being "Palestinians from Syria" remains unlabelled and unregistered, and the statistics do not show that they come from Syria or Palestine, but rather, that they are "stateless". This affects the women and

Action Group for Palestinians of Syria and The Palestinian Return Centre, "Palestinians of Syria and the Closed Doors", London, *Action Group for Palestinians of Syria and The Palestinian Return Centre*, 2017,p.41, available at: https://www.actionpal.org.uk/en/pdf/closeddoor2016.pdf [last accessed on 27 February 2020]; Anja Kublitz, *op.cit.*, 2016.

<sup>45</sup> Action Group for Palestinians of Syria and The Palestinian Return Centre, op.cit., 2017, p.41.

<sup>46</sup> Email correspondence with Anna Dorthe Bracht from Statistics, Denmark, April 16 2019. When

their children, should they choose to claim a legal place of belonging at a later stage.

The women who participated in this study were denied the right of political participation (10) through a denial of their right to vote, and the oldest generation talk of their mothers and grandmothers also being denied the right to vote in Palestine during the mandate and Zionist settlements. Essentially, the political voices of these women, men, and children residing in Europe continue being silenced, since they still live under stateless circumstances, with no access to political participation, whether as refugees or asylum seekers, in Europe. None of the women in this study had the right to vote in any of the countries in which they took up residence. They spoke of the harrowing effect that non-participation had on their lives. Shaheen explained: "Not being able to participate politically in a society to which I contribute so much on a daily basis, in a country in which my children are citizens, but I am not, is one of the greatest injustices." <sup>47</sup>

The women belonging to the first and second generations (respectively, the generations of the Nakba and of the Revolution) find themselves in a limbo-like state of permanent temporariness, unemployment, and ostracism. They spent most of their lives in Syria, where they were doubtlessly discriminated against, at least to some degree, as stateless women. Nevertheless, it was a place in which they had a home and belonged to a community - they spoke the same language as the rest of society and were familiar with the local culture and societal norms. The women in exile further away from Syria report that the prolonged nature of the temporary status keeps them from living together as families and communities. Unemployability, the level of education, and the lack of political rights permeate the three eldest generations (the generations of the Nakba, of the Revolution, and the generation fueling the Uprisings) and crosscut countries, from Palestine and Syria to European territories. Unemployability (10) seems to antagonise the second generation of women the most, as they had lost their full-time jobs in Syria, thus compromising their position as co-breadwinners. As a consequence, they are either jobless, working internships, which are in fact unpaid work, or doing low-skilled work that includes cleaning and organising the storage facilities of supermarkets. In Europe, much like in Syria, the second generation of women recounted being denied the ability to stay in their line of work because they were both Palestinian and women. Their foremothers were denied work as midwives and nurses in Palestine during the British

asked how many Palestinians from Syria (men, women and children) have arrived in Denmark since 2011, she responded: (translated from Danish): "Unfortunately, Statistics Denmark does not have information on Palestinians in Denmark. Most Palestinians will be included in our population statistics with the country of origin Lebanon. But unfortunately, we cannot say what proportion of Lebanese people the Palestinians make up." Also see: Anja Kublitz, op.cit., 2016.

occupation; today, they are being denied work within their specialised fields as refugees in Denmark and Germany.<sup>48</sup>

In contrast, the younger generation of women, now settled in Europe, have been given access to formal education and have successfully passed national language tests and high school exams; those of them who are now settled in Denmark and Germany have learned their host country's language, and passed preparatory courses for university. As such, they venture into a new period of their lives, metaphorically pregnant with hope, while their mothers remain unemployed, struggle to learn a new language, and grapple with severe depression. These women's grandmothers live in different countries and find themselves cut off from their new society in relation to language, cultural dissimilarities, and (un)employment. The eldest generation of women from Syria, who have little or no education, are perceived by their host countries as being unable to contribute to their new setting and are often left to their devices as a consequence. The women who participated in this study reported that the fathers in their families used to be the family's co-breadwinners in Syria. Currently, however, these fathers hold different positions. Many are severely ill, unemployed, have become unable to speak due to post-traumatic stress disorder or injuries to the brain, have been captured by the Syrian regime, or suffer in other ways leaving their wives and older children to become the family's main breadwinners. Members of the younger generation, who have become adept at new languages and skills, are now students, and have to work up to three side jobs to be able to provide for their families. Meanwhile, the mothers feel destitute and ostracized. Many of them search for any job they can get, but feel that they have been misguided by their host country (Shaheen 2020), landing jobs as dishwashers, storage workers in supermarkets, and cleaning ladies, all under the flag of "language training" and "internships that will benefit integration." 49

Finally, the women found it crucial to include their experiences of racialisation in exile (12). Though they all express gratitude to their host country and the local population, the women pinpointed several instances during which they experienced racism. They perceive statelessness and the denial of return to Palestine as racial structural laws that keep them away from their homeland and from citizenship rights in their new host country, while also giving way for further ostracization and stereotyping. They describe, for instance, being physically and verbally abused because of their headscarves, <sup>50</sup> the men in their families being targets for arrests, and their narratives being deemed unworthy.

<sup>48</sup> Elige G. Young, op.cit., 2012.

Buthaina Shaheen, "Ambivalences of Citizenship: Syrians with Refugee Status Responding to Ambivalences of Citizenship in Denmark," *Journal of Refugee Studies*, 2020, fez107.

Not all women in this study wear a *hijab* (headscarf).

The women of the fourth generation maintained that, in Europe, they are often treated as if they were "ignorant" and "backwards" because of their nationality or accents. These experiences differ from the ones they had in Syria, and from the memories recounted to them by the Palestinian women of the first generation. In Syria, however, the women indicated that Palestinians are generally perceived as "intelligent" and "well educated," while contrastingly, in Europe, they are perceived as "thugs," "ignorant," backwards," "dirty," "submissive," and "promiscuous." As a participant said, "in Syria I am Palestinian, in Denmark I am Syrian". Such experiences affect their daily lives and tasks, such as walking on the street, sitting in a classroom, or taking the bus.

These constraints affect all women in this study, regardless of their age, marital status, maternity status, and level of education. Still, not everyone experiences unemployability; mothers of the second generation are affected the most. Being denied the freedom of movement, and uninterrupted family life, political participation, and civic rights impacts all the participants. It is striking, therefore, that they all find that they are subjected to no less than twelve different continuous structural constraints (as outlined in this section), which have not been resolved as they have moved to a "safe place" in more "democratic" countries, such as Denmark and Germany, where they have now resided 5 years. Their statelessness feeds into every part of their everyday lives, whether in Europe or in Syria.

## PALESTINIAN WOMEN FROM SYRIA SPEAK OF LOSS

The specificities of what each individual, who once lived in Syria, had lost, is seldomly public knowledge. The women who participated in this study had lost their homes, and the trauma they had been subjected to made them lose some of their memories.<sup>51</sup> One lost a son, another lost her friends, and all of them lost the feeling of freedom. One young woman described how she never felt like a refugee until she arrived in Denmark. "Before that, I never knew what it was like, even though I was born a stateless refugee in Syria," she said. Much more than could be captured here has been lost and remains unbeknownst to anyone apart from those who have experienced this loss.

Didier Fassin and Richard Recthman, *The Empire of Trauma: An Inquiry into the Condition of Victimhood*, New Jersey, Princeton University Press, 2009; Veena Das, "The Act of Witnessing: Violence, Poisonous Knowledge, and Subjectivity" In Mamphela Ramphele, Arthur Kleinman, Pamela Reynolds, and Veena Das (eds.), *Violence and Subjectivity*, Berkeley, University of California Press, 2000, p.215-225; Rosemary Sayigh, *op.cit.*, 2013.

All participants said that they had lost the right to be connected and unified as families and as communities. They have repeatedly and agonizingly used the expression  $r\bar{a}hat$   $s\bar{u}ry\bar{a}$  ["Syria is lost" or "Syria has gone away"], whether they are reflecting on their memories of Syria, speculating about the future, where to go next, or where they risk being deported to.

At the same time, participants revealed that displacement had allowed them to redefine themselves, leading to "liberating experiences" or "improved circumstances," through new avenues of education and new skills learned. They have come to have a strong sense of independence; yet these newfound freedoms do not eclipse the affection they still feel towards Syria. They, at once, value the new experiences and miss the life they had in Syria.

In Europe, the second generation of women who participated in this study lead a more *domestic life* due to unemployment and to the fact that they now live in more isolation. Work-life balance is radically different from the way it was before. This is due to limited access to education, language barriers, mental and physical health issues, post-traumatic stress disorder symptoms, mourning both the loss of Syria and the death of family members and friends, and feelings of confinement after having been detained by different authorities.<sup>52</sup> More optimism awaits the fourth generation of women, who have had better access to education, and have thus expanded their networks and language skills at a much faster rate than their mothers and grandmothers. For the fourth generation of women, the future holds more promise with regards to both employment and relationships, romantic or otherwise.

As was mentioned previously, all participants expressed a heartfelt melancholy at the "loss of Syria." In order to document this feeling of loss, which is experienced by the different generations of Palestinian women born in Syria, researchers need to understand what the participants *had* in Syria. In the following section, I will present Teta Loubia from the first generation (of the *Nakba*) and Amal Wissam from the second generation (of the Revolution). Teta Loubia<sup>53</sup> is a 65-year-old woman who used to live in the Yarmouk camp near Damascus who had been separated from the rest of her family when they attempted to leave Syria together in 2013. She was born in Syria shortly after her

Maya Abyad, "Imprisoned By The Regime, And Ostracised By Society. Consequences of detention for Syrian women," Website, *Syria Untold*, 2019, available at https://syriauntold.com/2019/10/07/imprisoned-by-the-regime-and-ostracised-by-society/?fbclid=IwAR03V5qI\_mEWQ4TpsTsiKWXOEsGiQTpfi3tsDRNH7hFaUMs4y9Sp\_AcNg\_A [last accessed 27 February 2020]

<sup>53</sup> Teta is a common phrase used to refer to one's grandmother in colloquial Arabic. Loubia is the name of her village in Palestine and a nickname she gave her granddaughter. Teta Loubia is a pseudonym chosen by the participant.

mother's arrival to the country; she had left Haifa for Syria during the *Nakba* of 1948, and was already pregnant then. In 2013, Teta Loubia was separated from the other members of her family – as they were fleeing the Yarmouk camp near Al-Tadamon – by Syrian soldiers, who had installed spontaneous checkpoints all over the country. She managed to get to the Lebanese-Syrian border, where she was allowed to cross to Lebanon. The rest of her family, however, was pushed back by the Lebanese General Security at *Al-Masnaa* border crossing. <sup>54</sup> Teta Loubia could not expound on what she had in Syria without shedding more light on what she had lost. She said that she had one daughter and one grandson in Syria, another daughter in Denmark, two sons in Germany, and her only granddaughter was traveling to Denmark on her own. Teta Loubia was stuck in Lebanon, unable to go back to Syria, and did not have the means to fly out of Lebanon. Her 24-days tourist visa in Lebanon was long expired. Like the majority of Syrians and Palestinians from Syria in Lebanon, she was without legal status. <sup>55</sup> I met Teta Loubia again in 2016 when she had finally made it to Germany, three years after being separated from the rest of her family.

"My husband died of cancer in Syria in 2011, before the war. Allah yarhamuhu [may God protect him]. He did not live to see the destruction and forced separation we have had to endure. Sometimes I think it's better that way; it would have broken his heart. We used to all live very close to one another in the same building. We had a home. Now, I have a daughter in Syria, a daughter in Denmark, and two sons in Germany, and we will never be united in the same place for Eid al-fitr [Festival of Breaking the Fast] again. We see each other on the phone [video call] when we have internet and electricity, and that's it. I can't read or write, so I only communicate with them using pictures, flowers and hearts emojis, and voice messages." 56

Teta Lubia went on to explain that the loss of her home in Syria affects all aspects of her life today. The new place of living is neither a home nor a safe place. She explained, "I sleep, eat and shower here, but it is not a home". Her adult children used to be a big part of her house but now they are scattered across Europe and Syria. She further explained that she had been found ineligible to take German language classes because she was "too old" to work and this prevented her from building real connections with the new local community and new friendships. In Syria, her Yarmouk apartment was a hub for the entire extended family. Teta Lubia was preoccupied with domestic work, taking care of her grandchildren and other children in the <code>hara</code> (neighbourhood).

Lebanese border patrols officially closed the borders for Palestinians from Syria in May 2014. Since 2013, Amnesty International and Human Rights Watch have reported *push backs* of Palestinians from Syria fleeing the war. See: Mette Heide-Jørgensen Lundsfryd, *op.cit.*, 2017.

<sup>55</sup> Ihid

Oral History Recording, Teta Loubia, March 2018.

She also helped to run errands for her daughter's shop, which was placed just under her apartment in the three stories building. "I used to be like the *rawda* (daycare) for the children in Yarmouk, so everyone knew me there, here in Germany, no one recognises me in the neighbourhood," she said. In Syrian, she also used to feel at home because her late husband's grave was nearby, in the burial ground of Yarmouk Camp. Today, her children are alive, but she lost her husband and a grandson, and their graves are in Syria. The graves symbolise the loss of a relative, a part of one's family, and collective history, all at once.

Amal Wissam,<sup>57</sup> a 48-year-old woman belonging to the second generation of stateless Palestinians, first left Syria for Denmark in 2012. Her grandparents had left the coastal town of Jaffa in Palestine for Syria during the *Nakba* of 1948. She reminisced about her home in Syria, showing me pictures of her house on her phone; she had been renting a newly refurbished apartment, with a kitchen full of plastic flowers and marble, and a veranda full of natural orange flowers. For Amal, the loss of Syria is equated with the loss of a *real* home. She explained that Denmark is like a *beit amen* [a safe house], but not a *beit haqīqī* [a real home]. She misses the feeling of being recognised on the street and knowing every area and person in the neighbourhood. Amal tragically lost her teenage son during the early days of the Syrian uprisings in 2011. Mourning his death, and being forced to leave behind his grave in the Yarmouk camp, weighed heavily on her. Her life is a testament to the countless catastrophes that exist within the prolonged *Nakba* narratives. In the spring of 2011, the Assad regime made it possible to play the young Palestinian protesters out against their primary enemy, the Israeli army, at the Golan Heights for the commemorations of Al-Nakba Day<sup>58</sup> and Al-Naksa Day<sup>59,60</sup>

"I went into my son's bedroom, shortly after he was killed on the Syrian-Palestinian border. I came across several notebooks filled with handwritten poems to and about Palestine, as though they were love letters to a secret girlfriend. He died in 2011, at the age of sixteen, while protesting for our right of return to the land we had lost in 1948. He was shot in the eye at the Golan Heights by Israeli snipers. He was buried in the Yarmouk camp in Syria. The cemetery of Yarmouk was destroyed by  $D\bar{a}$  is hold and the Syrian regime. In Denmark, I have nothing but my memories of him, and his martyr pictures on the wall. I called my sister, who is still in Damascus, and she showed me his destroyed grave." 62

- Amal Wissam is a self-chosen pseudonym. *Amal* means hope in Arabic.
- 58 Al-Nakba Day is the annual public commemoration of the eviction from Palestine.
- 59 Al-Naksa Day is the annual public commemoration of the 1967 war and the military occupation of Palestine.
- 60 Nidal Bitari, op.cit., 2014; Salah Hassan, op.cit., 2012; Skype interview with Leila Al-Shami, op.cit., 2018.
- 61  $d\bar{a}$  ish Arabic abbreviation for the Islamic State of Iraq and the Levant.
- 62 Oral History Recording #2 with Amal Wissam, March 2018.

The quote above shows both the complexity of regional conflicts and the prolonged displacement of the Palestinian population. Despite Amal's grandparents' forced expulsion from Jaffa in 1948, her son was killed by Israeli snipers in Syria 63 years later. Twelve to eighteen<sup>63</sup> young Palestinians from the Yarmouk camp were killed that same day. Amal's son did not live to see the uprisings, the war, or his family's separation and escape. He never met his youngest sister, who was playing on the floor next to me, as his mother told me his story. His funeral, which took place on 6 June 2011, became the first big anti-regime protest in the Yarmouk camp, initiated by the Palestinians of Yarmouk.<sup>64</sup> The Palestinian community was furious that the young protestors were scapegoated by the Syrian regime, and that Israeli snipers had been allowed into Syrian territory, shooting live ammunition and throwing tear gas bombs. Amal had lost both her home and her son. On her way to Denmark, Amal had lived in temporary exile in Lebanon from 2012 to 2014 in the camp of Ein El-Helweh, near Saida. Her husband travelled to Sudan by boat, and she separated from him as well as her eldest daughter until they were united in 2014 in Copenhagen. In Lebanon, Amal was pregnant and gave birth to her daughter in Ein El-Helweh. Despite the tragedy of losing her son and having to leave Syria, she managed to set up a life for her family in Denmark. She is now attending language classes, and her husband, with whom she was reunited, has a job and shares the daily chores of cooking, cleaning, and picking up their youngest daughter from nursery school.

Amal Wissam's and Teta Loubia's stories show the complexity of their experiences of loss, despite belonging to different generations of Palestinian women. Both women are daughters, mothers, and grandmothers. They now live in separation from their mothers and grandchildren, and both have lost family members whose final resting place is in Syria. Yet, the two women speak of Syria in different ways. For Teta Loubia, who belongs to the first Generation, namely that of the *Nakba*, Syria is a temporary home and her first place of refuge as an infant. She recalls Palestine as her mother's home and her own place of connection.

"To be able to return to Palestine is a dream. Palestine is my home country; it's where my mother and father were born. I was still in my mother's womb when she left Palestine. But now that both my parents, my husband, and my grandson, are buried in Syria, home can only be where their final resting place is." <sup>565</sup>

<sup>63</sup> Sources give conflicting numbers, Amal Wissam and newspaper outlets say 18 while Bitari writes of twelve persons killed that day. See: Nidal Bitari, op.cit., 2014.

<sup>64</sup> Ibid.

<sup>65</sup> Oral History Recording with Teta Loubia, March 2018.

In the present, the loss of her beloved eclipses the loss of Palestine, and somehow makes what was lost in Palestine and what was lost in Syria merge in a single narrative of home; a home that is neither Palestine, nor Syria. "I mean, my grandchildren might one day be able to see Haifa if they are granted European passports [inshallah], but we will never return to Syria. Syria is lost, and for me Palestine is also lost," said Teta Loubia. 66

Amal Wissam, who belongs to the second generation of Palestinian women (the generation of the Revolution), views Syria as her real home, and Denmark as a "safe house." When she spoke of Palestine, she recalled her grandfather's narratives of the country, and of Jaffa in particular. The coast in her own narrative holds a symbolic value and is a very physical element that shows the simultaneous connection and disconnection.

"If I had been born in Palestine like my parents and grandparents, I would have known the sea of Jaffa. We call it 'arūs al sahil [The bride of the coast]. Ever since I was a little girl, my father would talk about Palestine and how he used to play on the beach... because we had never seen the sea. He told me he used to play along the beach, but also in the sea. He knew it by heart. [...] I grew up never knowing Palestine, but I have told my children about Jaffa, the same way I had learned about it from my own father. [...] In Syria, we had a place to call our home. We built a life for ourselves there. I still dream of being able to return to Palestine, but I don't think I'll be able to or even have the right to in my lifetime."

There is a stark difference when it comes to the narrative of return to Palestine among the generation of women born between 1985 and 1995 (The Pharmacist) and those born between 1995 and 2000 (Jescala Al-Homisa). For women belonging to the third generation, such as in the case of The Pharmacist, anger and frustration prevail over the failed revolutions and the ongoing war. Women of the fourth generation, such as Jescala Al-Homsia, seem to be hopeful that a brighter future awaits them, and that returning to Palestine will be feasible through the persistent demand of the right of return and citizenship, political participation, education, and being granted passports in European countries. "Europe is the door leading to Palestine. Though it would take less than an hour to drive from Damascus to Palestine, the road to Palestine today goes through Europe." As will be shown in the next section, however, differences within each generation dictate how past events and the current place of residence colour and contour these women's views of the future.

66 Oral History Recording with Teta Loubia, March 2018.

67 Oral History Recording with Teta Loubia, February 2018.

68 Oral History recording #2 Jescala Al-Homsia, August 2019.

# HOPE AND HOPELESSNESS: DIVERGENCE AND CONVERGENCE BETWEEN THE TWO YOUNGEST GENERATIONS

This section presents the narratives of two women belonging to the two youngest generations of Palestinians. They are both single, have no children, and grew up in different parts of Syria. The first woman was born in 1986, and educated as a pharmacist in Syria. She belongs to the third generation of Palestinians, which she called "the Generation which fuelled the Uprisings and lost Syria." The name matches the one attributed to this generation by public participant Hady Ibrahim from the Palestinian Refugees Portal.<sup>69</sup> The second woman is Jescala al-Homsia, who belongs to the fourth and youngest generation of Palestinians. She called her generation "the Generation of the Struggle and the Return... to Palestine." The ways in which the women belonging to these two generations diverge and converge are compelling because they have both undergone crucial personal developments since 2011, albeit in different directions: the first through *political activism* and the second through *education in exile*. Their lives are shaped by the milieu that they inhabit, and the destruction of their former communities.

The Pharmacist,<sup>70</sup> the only participant in this study who remains in Syria, has a significantly different narrative from the three other women. There is a difference between remaining in the warzone and the experiences of escape, resettlement, and integration into a new society, away from war. In the literature, few scholars have engaged with women who remain in Syria, due to their inability to travel to Syria and the risk of deterrents. Author Samar Yazbek's novels and nonfiction work resonate with women's narratives from Syria.<sup>71</sup> Some of Yazbek's narratives resemble the Pharmacist's. The Pharmacist calls Syria a "country of war." Her activism prompted her to stay in Syria even when the borders were still open, and though she had hoped to leave, she told me that doing so was no longer an option for her, since she was so politically involved. As a medical professional, she felt that she had a crucial role to play in her community. The shortage in medication for the treatment of war injuries and other health issues is tremendous,

<sup>69</sup> Interview with Hady Ibrahim, April 2018; Palestinian Refugees Portal, Website, *Palestinian Refugees Portal*, available at: http://palref.com/. [Last accessed on 27 February 2020]

The Pharmacist is the participant's self-chosen pseudonym. To learn more about the challenges connected to anonymity and representation in small communities. See: Dheeba Moosa, "Challenges to anonymity and representation in educational qualitative research in a small community: a reflection on my research journey," *Compare: A Journal of Comparative and International Education*, 2013, Vol. 43(4), p. 483-495.

<sup>71</sup> Women Now for Development, Website, *Women Now for Development*, available at: https://women-now.org/ [Last accessed on 27 February 2020]; Samar Yazbek, *Al-Mashā'a [The Walker]*, Beirut, Dar Al-adab Al-Aula, 2017; Samar Yazbek, *19 imra'a: souriyyat yarwayn [19 women: Tales of resilience from Syria]*, Milano, Manshurat al Mutawassit, 2018.

and she has spent years creating a women-led network of pharmacists who can provide access to medications for elders, new-born children, pregnant women, mothers, and disabled people.

The Pharmacist went from being a religious graduate student about to get married, to becoming a revolutionary feminist within eight years. She said that women have been very present on the field in Syria, fighting the forces of the regime,  $D\bar{a}$  ssh, and other Islamist rebels and male revolutionaries who do not wish to empower their female counterparts in the patriarchal society. She remains hopeful that the regime will fall; for her, "a Syria for all free Syrians" is the future. She has been evacuated to different locations over ten times in the past five years. She named her generation "the Generation that Fuelled the Uprisings and Lost Syria," and described the social structures and the role they played in the failure of the popular uprisings. She sees how the world and the regime are silencing women in Syria. For her, being Palestinian in war-torn Syria is at once a major issue and yet it seems to be less pertinent than her daily struggles with the Syrian regime. She emphasises the solidarity between the different ethnic and religious groups in Syria, as they all share a common goal: freedom from oppression. She has witnessed Palestinians being rejected after standing in line for hours, waiting for aid supply (the aid kartone [box] distributed by UNRWA), or medical care. She has seen the Palestinian communities in Syria living under siege and being treated like fugitives. She expressed concern over Palestinian children's lack of access to education and proper health care and fears that the next generation will be unable to stand up to oppressive forces due to the lack of education and increasing poverty. The Pharmacist cannot access her home or see her siblings and parents, because of military checkpoints surrounding the area and the need for permits from the regime. She avoids checkpoints in fear of persecution. The Pharmacist explained that "the Syria that we [the Palestinian communities] had is lost." There is an urgent need for rebuilding the Palestinian communities in Syria, so that both Syrian and Palestinian communities can flourish again.

Jescala Al-Homsia,<sup>72</sup> who belongs to the fourth generation of Palestinian women, lives near Copenhagen. When we first met in 2018, Jescala was 22 years old. She had just finished her first term at the University of Copenhagen. She arrived with her father in Denmark in 2014. Jescala's family is from the village of Al-Jish in northern Palestine. The village was occupied on 29 October 1948 and has been under Israeli occupation since. Jescala's grandparents escaped to Lebanon, travelled to Syria by train, and re-settled in

Jescala Al-Homsia is a self-chosen pseudonym. Jescala is the female version of the noun and village name Al-Jish. Al-Homsia (female adjective) is the female adjective derived from the noun Homs; it means "woman hailing from Homs."

Al-Aidin camp in the Syrian city of Homs.<sup>73</sup> Before fleeing Syria, Jescala had witnessed siege, shelling, and massive destruction. She said that an entire generation of young people were either killed or had left Al-Aidin camp. Jescala thought that it was very important to hold on to Syria the way she remembered it – the same Syria she would want her future children to know about:

"If my children should know anything about Syria, I wouldn't want them to be bombarded with stories about the war. [...] I want to share with them the pleasant memories I have about that place; the way we lived together, and what our lives were like in Syria. [...] I want to tell them about what the schools were like, and how the school system was, because it's very different from the way it is here. [...]. Especially for me as a muhajaba (veiled woman) [...] to me that was like freedom, because I used to go to an all-girls' school in Syria, and many other students wear the veil. [...] At my old school, there were many festivals that focused on Palestinian heritage, the Palestinian time [zamān filastīn], Palestinian dances, like dabka, it was really beautiful. [...] We took classes that focused on several topics relating to Palestine; we would make dresses and learn embroidery, or study Palestinian history... things like that. But that is lost now. [Deep sigh]."<sup>74</sup>

In the quote above, Jescala is talking about Homs, the city she is from in Syria, and how it gave her and her schoolmates a way to remember and learn about Palestine. The quote also shows how Jecsala connects these memories to her new life in Denmark, and how different life is there. At the same time, it is clear that she does not wish for the next generation to become familiar with her own experiences and memories of the war. Like Amal Wissam and Teta Loubia, it was difficult for Jescala to talk about the war in Syria, often avoiding the topic altogether. However, when speaking about her childhood memories she explained that she had gotten access to a part of her life that she had left behind. Knowing that war and armed conflict exist and can be part of life is one thing, and experiencing war, especially on a sensorial level, is another: its smells, sounds, and sights. As Jescala fittingly says: "I will never forget [the war], and at the same time I don't want to remember it. So it's actually nice to remember the camp in which we lived and the school I used to go to as a child - and my old teachers; I wonder where they are now. No one has asked me these questions before."<sup>75</sup> The loss that Jescala describes echoes through the four generations. But Jescala's narrative bears more hope, and she believes that her education and volunteering as a medical professional in an NGO can help her travel to Palestine.

<sup>73</sup> The city of Homs was severely bombarded since 2013. See: Action Group for Palestinians of Syria, "Shelling Targets Al-Aedein Camping Homs and Khan Al Shieh in Damascus Suburb and Clashes Continue in Yarmouk", London, *Action Group for Palestinians of Syria*, 8 June 2015, available at: http://actionpal.co.uk/en/reports/daily/08-6-2015.pdf [last accessed on 27 February 2020].

Oral History Recording #1 Jecala Al-Homisa, Copenhagen, 16 February 2018.

<sup>75</sup> *Ibid.* 

"I left Syria as a girl. Now, I am a woman, and I have to provide for my parents and siblings. Education is my only weapon against further oppression as a stateless Palestinian. [...] I remember that my Jeddoh (grandfather) in Syria once said to me: 'Let education be your weapon, and that will be your resistance [muqāwama] to oppression.' [...] So, when we were young, we thought that we could contribute to Palestine's growth through education."

The two young women in this section have different views of the future. While Jescala sees hope in education and has no wish to be politically active, The Pharmacist is wary of the next generation's lack of access to education and fears that it will affect the Palestinian community in Syria. For her, political activism is the only way to free Syria and to ultimately return to Palestine. Despite the discrimination that Palestinians are subjected to in Syria, the loss of Syria is for the participants perceived as catastrophic, and bears both emotional and practical consequences on the Palestinian community, as this paper has shown.

### CONCLUSION

Based on women's oral history, this paper presented glimpses of transgenerational narratives of Palestinian women born in Syria. By including women from four different areas and generations in this study, it becomes clear that there is no single category of "Palestinian women from Syria" that fits all women. The women talk about the lives of the people in their communities, families, children, fathers, husbands, other women, and about their own struggles and endeavours. This paper has shown that the literature on the socio-historical experiences of Palestinian women residing in Syria since 1948 is limited, and that these narratives should be uncovered in order to gain a better understanding of global systems of oppression and to argue for change. It also argues that the structural discriminative settings created over the past 138 years still affect Palestinians from Syria today, whether they currently reside in Syria, Europe, or elsewhere; being both a stateless refugee and a woman has engendered structural oppressive continuities across more than four generations. Twelve constraints in total have been identified by the women. The participants of the oral history project helped to fill *some* of the knowledge gaps as they countered misrepresentations, recounted several of their experiences. Their narratives all together emphasise their strengths and their active presence in this world, in opposition to what is often seen as a forgotten past.

The results of the research show that experiences of loss crosscut generations. There are diverse experiences of the present across the four generations, including both new avenues of opportunity for the women and several kinds and combinations of loss e.g. loss of identity, family members, job loss, loss of free movement, and loss of Syria as a

safe home. The loss of Syria reveals the prolonged temporariness of the participants' statelessness. It also reminds the younger generations of the differences between what they have had to live through today, and what their grandparents lived through before, during and immediately after 1948. I argue that it is only through listening to the experiences of these groups of women, that we can begin to learn more about the past. By taking the responsibility of listening and knowing, researchers can gain insight into the plight of the stateless Palestinian women in Syria, who have been displaced within Syria, or relocated to Europe. As oral historian and anthropologist Rosemary Savigh writes: "It is in this battleground that we need to situate these Palestinian women's narratives, and ourselves as listeners: first as challenging the silencing of Palestinian history, second as challenging colonialist constructions of Arab/Muslim women that are part of a larger enterprise to dominate and exclude; and third, as challenging a social structure and attitude that would limit their speech and agency."77

The women in this project are compelled to navigate between East and West, Europe and West Asia, European languages and Arabic. Social-nationalistic, settler colonial, and totalitarian state efforts deny them the right to return to their homeland, while also prohibiting them from fully belonging in their new host communities. The experiences and histories of Palestinian women born in Syria are hence both local and global. The women uphold that despite being discriminated against in Syria, the country must also be understood as a real and good home, in contrast to a temporary safe space that they inhabit. What was lost, must not be reduced to a discourse of "good versus evil." The women who participated in this study lost their former homes, the graves of their loved ones, their lives, communities, and founding years. The important task that lies ahead is to avoid demonising these communities, while highlighting that these women experience new and aggravated kinds of oppression in Europe, in the form of islamophobia and xenophobia, among others. The oral histories collected here are narrated by stateless refugee women who have been separated from their families and homeland under the current-day war, asylum, and refugee regimes. It is crucial to notice how in the midst of loss, these women insist on their right to return to Palestine, while arguing for the right to fully belong in their host country. In order to reach real social change, we need to listen to these narratives as reasonable political demands.

### **ACKNOWLEDGEMENTS**

I would like to extend my gratitude to all the participants and their families, as well as to my co-panellists from the panel "Lebanon, Syria, and Palestine: Colonial Histories between a Durable Presence and Present" at the University of Vienna, 20 May 2019; Dr. Helene Kazan, Dr. Adriana Qubaia, Noura Salah Aldeen, and Klaudia Rottenschlager. The PhD research is funded by the University of Leicester.

# **Bibliography**

Nahla Abdo, Women in Israel Race, Gender and Citizenship, London, Zed Books Ltd, 2011.

Nahla Abdo and Nur Masalha, An Oral History of the Palestinian Nakba, London, Zed Books Ltd, 2018.

Lynn Abrams, Oral History Theory, New York, Routledge, 2010.

Nour Abu-Abbas and Nuf Nasser-Eddin, "(Re)-Centralising Palestine in Decolonial Feminist Theory," *Kohl: A Journal for Body and Gender Research*, 2019, Vol. 5(1), p.6-10.

Maya Abyad, "Imprisoned By The Regime, And Ostracised By Society. Consequences of detention for Syrian women," Website, *Syria Untold*, 2019, available at: https://syriauntold.com/2019/10/07/imprisoned-by-the-regime-and-ostracised-by-society/?fbclid=IwAR03V5qI\_mEWQ4TpsTsiKWXOEs-GiQTpfi3tsDRNH7hFaUMs4y9Sp\_AcNg\_A [last accessed 27 February 2020]

Action Group for Palestinians of Syria and The Palestinian Return Centre, "Palestinians of Syria and the Closed Doors", London, *Action Group for Palestinians of Syria and The Palestinian Return Centre*, 2017, available at: https://www.actionpal.org.uk/en/pdf/closeddoor2016.pdf [last accessed on 27 February 2020]

Action Group for Palestinians of Syria, "Shelling Targets Al-Aedein Camping Homs and Khan Al Shieh in Damascus Suburb and Clashes Continue in Yarmouk", london, *Action Group for Palestinians of Syria*, 8 June 2015, available at: http://actionpal.co.uk/en/reports/daily/08-6-2015.pdf [last accessed on 27 February 2020]

Nadje Al-Ali, Secularism, Gender & the State in the Middle East: The Egyptian Women's Movement, Cambridge, Cambridge University Press, 2000.

Susan M. Akram, "Myths and Realities of the Palestinian Refugee Problem: Reframing the Right of Return" In Michael Lynk, Michael Dumper, Susan Akram, Iain Scobbie (eds.), *International Law and the Israeli-Palestinian Conflict. A Right-Based Approach to Middle East Peace*, New York, Routledge, 2011, p.183-198.

Anaheed Al-Hardan, "Remembering the Catastrophe: Uprooted Histories and the Grandchildren of the Nakba," PhD Dissertation, Dublin, University of Dublin, 2011.

Anaheed Al-Hardan, "Decolonizing Research on Palestinians: Towards Critical Epistemologies and Research Practices," *Qualitative Inquiry*, 2013, Vol. 20(1), p.61–71.

Anaheed Al-Hardan, *Palestinians in Syria: Nakba Memories of Shattered Communities*, Columbia, Columbia University Press, 2016.

Noura Alkhalili, "Between Sumud and Submission: Palestinian Popular Practices on the Land in the Edge Areas of Jerusalem," PhD Dissertation, Lund, Lund University Publications, 2017, p.1-188.

Hamad Said Al-Mawed, *The Palestinian Refugees In Syria Their Past, Present and Future*, Ottawa, International Development Research Centre, 1999.

Susan H. Armitage, "The Stages of Women's Oral History," In Donald A. Ritchie (eds.), The Oxford

Handbook of Oral History, Oxford, Oxford University Press, 2012, p.169-185.

Nidal Bitari, "Yarmuk Refugee Camp and the Syrian Uprising," Journal of Palestine Studies, 2014, Vol. 43(1), p. 61–78.

Laurie A. Brand "Palestinians in Syria. Politics of Integration," The Middle East Journal, 1988, Vol. 42(4), p.621–637.

Joseph Daher, "Palestine: "No Liberation Without Free Women," Website, *Europe Solidaire*, 14 October 2019, available at: http://www.europe-solidaire.org/spip.php?article50870 [Last accessed on 27 February 2020]

Janelle L. Dance, Mary Hermes and Gutierrez Rochelle, "More Like Jazz Than Classical: Reciprocal Interactions Among Researchers and Respondents," *Harvard Education Review*, 2010, Vol. 80(3), p. 327-352.

Veena Das, "The Act of Witnessing: Violence, Poisonous Knowledge, and Subjectivity" In Mamphela Ramphele, Arthur Kleinman, Pamela Reynolds, and Veena Das (eds.), *Violence and Subjectivity*, Berkeley, University of California Press, 2000, p.215-225.

Didier Fassin and Richard Recthman, *The Empire of Trauma: An Inquiry into the Condition of Victimhood*, New Jersey, Princeton University Press, 2009.

Susanna Ferguson, "Listening to Rights Talk in Damascus," Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 2015, Vol. 35(3), p. 557-574.

Ellen L. Fleischmann, The Nation and Its "New" Women. The Palestinian Women's Movement 1920-1948, Los Angeles, University of California Press, 2003.

Michael Frisch, A Shared Authority. Essays on Craft and Meaning of Oral and Public History, New York, State University of New York Press, 1990.

Nell Gabiam, *The Politics of Suffering: Syria's Palestinian Refugee Camps*, Bloomington, Indiana University Press, 2016.

Sherna Gluck, "What's so Special about Women? Women's Oral History." Frontiers: A Journal of Women Studies, 1977, Vol. 2(2), p.3–17.

Ronald J. Grele and Studs Terkel, Envelopes of Sound: The Art of Oral History, London, Praeger, 1991.

Ghassan Hage, "Towards a Critical Arab Social Science," Website, *Critical Legal Thinking*, 8 April 2013, available at: http://criticallegalthinking.com/2013/04/08/towards-a-critical-arab-social-science/. [Last accessed on 27 February 2020]

Salah Hassan, "Palestinians in Syria and the Syrian Uprising," Doha, *Arab Center for Research and Policy Studies*, 11 October 2012, available at: https://www.dohainstitute.org/en/lists/ACRPS-PDFDocumentLibrary/Palestinians\_in\_Syria\_and\_the\_Syrian\_Uprising.pdf [last accessed 27 February 2020]

Bell Hooks, "Choosing the margin as a space of radical openness." Framework: The Journal Of Cinema and Media, 1989, Vol.36, p.15–23.

Institute on Statelessness and Inclusion, "World Conference on Statelessness," The Hague, *Institute on Statelessness and Inclusion*, 2019, available at: https://www.institutesi.org/conference [Last accessed on 27 February 2020]

Islah Jad, "Rereading the British Mandate in Palestine: Gender and the Urban – Rural Divide in Education," *International Journal of Middle East Studies*, 2007, Vol. 39, p. 338–42.

Suad Joseph, Gender and Citizenship in Middle Eastern States, New York, Syracuse University, 2000.

Anja Kublitz, "From Revolutionaries to Muslims: Liminal Becomings Across Palestinian Generations in Denmark," *International Journal of Middle East Studies*, 2016, Vol. 1, p. 67-86.

Mette Heide-Jørgensen Lundsfryd, "Speaking Back to a World of Checkpoints: Oral History as a Decolonizing Tool in the Study of Palestinian Refugees from Syria in Lebanon," *Middle East Journal of Refugee Studies*, 2017, Vol. 2(1), p.73-95.

Rania Maktabi, "Gender, Family law and Citizenship in Syria," Citizenship Studies, 2010, Vol. 14(5), p. 557-572.

Nur Masalha, Expulsion of the Palestinians. The concept of Transfer in Zionist Political Thought, 1882-1948, Beirut, Institute for Palestine Studies, 1992.

Nur Masalha, The Palestine Nakba: Decolonising History, Narrating the Subaltern, Reclaiming Memory, London, Zed Books Ltd, 2012.

Kristina Minister "A Feminist Frame for the Oral History Interview," In Sherna B. Gluck and Daphne Patai (eds.), *Women's Words*, New York, Routledge, 1991, p. 27-42.

Annelies Moors, "On Appearance and Disappearance. Representing Women in Palestine under the British Mandate," *Thamyris*, 1996, Vol. 3(2), p.279–310.

Nina Murray, "Join the feminist revolution in work to address statelessness," Website, *European Network on Statelessness*, 18 July 2019, available at: https://www.statelessness.eu/blog/join-feminist-revolution-work-address-statelessness [Last accessed on 22 November 2020]

Dheeba Moosa, "Challenges to anonymity and representation in educational qualitative research in a small community: a reflection on my research journey," *Compare: A Journal of Comparative and International Education*, 2013, Vol. 43(4), p. 483-495.

Nafez Nassal, The Palestinian Exodus from Galilee, 1948, Beirut, Institute for Palestine Studies, 1978.

Palestinian Refugees Portal, Website, *Palestinian Refugees Portal*, available at: http://palref.com/. [Last accessed on 27 February 2020]

Julie Peteet, Landscape of Hope and Despair: Palestinian Refugee Camps, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2005.

Ahmed Sa'di and Lila Abu-Lughod, NAKBA: Palestine, 1948, and the Claims of Memory, New York, Columbia University Press, 2007.

Ruba Salih, "Bodies That Walk, Bodies That Talk, Bodies That Love: Palestinian Women Refugees, Affectivity, and the Politics of the Ordinary," *Antipode*, 2016, Vol. 49, p.742–760.

Rosemary Sayigh, Palestinians: From Peasants to Revolutionaries, London, Zed Books Ltd, 1979.

Rosemary Sayigh, Too Many Enemies. The Palestinian Experience in Lebanon, London, Zed Books Ltd, 1994.

Rosemary Sayigh, "Palestinian Camp Women as Tellers of History," Journal of Palestine Studies, 1998, Vol. 27(2), p. 42-58.

Rosemary Sayigh, "Women's Nakba Stories: Between Being and Knowing," In Ahmed Sa'di and Lila Abu-Lughod (eds.), *Nakba: Palestine, 1948, and Claims of Memory*, New York, Columbia University Press, 2007, p. 135-160.

Rosemary Sayigh, "The Nakba's Exclusion from the "Trauma Genre", "Journal of Palestine Studies, 2013, Vol. 43(1), p. 51-60.

Rosemary Sayigh, "Nakba Silencing and the Challenge of Palestinian Oral History," In Nahla Abdo and Nur Masalha (eds.), An Oral History of the Palestinian Nakba, London, Zed Books, 2018, p.114-135.

Buthaina Shaheen, "Yarmouk Minors: Their Situation and Displacement... Their Agency through Cultural Forms, Psychosocial Activities and through Daily Life Actions," *British Journal of Middle Eastern Studies*, November 2018, p.1–16.

Buthaina Shaheen, "Ambivalences of Citizenship: Syrians with Refugee Status Responding to Ambivalences of Citizenship in Denmark," *Journal of Refugee Studies*, 2020, fez107.

Nadera Shalhoub-Kevorkian, "Palestinian Women and the Politics of Invisibility: Towards a Feminist Methodology," *Peace Prints: South Asian Journal of Peace building*, 2010, Vol. 3(1), p.1-21.

Åge A. Tiltnes, "Palestinian Refugees in Syria: Human Capital, Economic Resources and Living Conditions", Borggata, *FAFO*, 2006, available at: https://www.fafo.no/index.php/en/publications/fafo-reports/item/palestinian-refugees-in-syria-human-capital-esconomic-resources-and-living-conditions [Last accessed on 27 February 2020].

Anne Valke and Leslie Brown, Leslie Living with Jim Crow: African American Women and Memories of the Segregated South, New York, Palgrave Macmillan, 2010.

Anne Valk et al., "Engaging Communities and Classrooms: Lessons from the Fox Point Oral History Project," *The Oral History Review*, 2011, Vol. 38 (1), p. 136–57.

Lorenzo Veracini, Settler Colonialism: A Theoretical Overview, Hampshire, Palgrave Macmillan, 2010

Women Now for Development, Website, Women Now for Development, available at: https://women-now.org/ [Last accessed on 27 February 2020].

Samar Yazbek, Al-Mashā'a [The Walker], Beirut, Dar Al-adab Al-Aula, 2017.

Samar Yazbek, 19 imra'a: souriyyat yarwayn [19 women: Tales of resilience from Syria], Milano, Manshurat al Mutawassit, 2018.

Elise G. Young, Keepers of the History: Women and the Israeli Palestinian Conflict, New York, Teachers College Press, 1992.

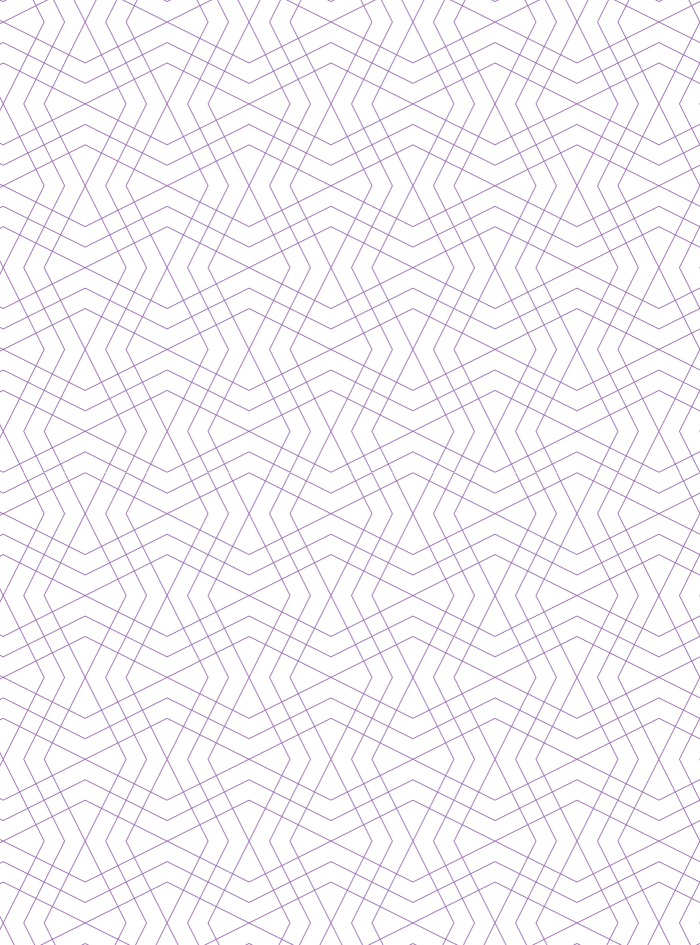
Elise G. Young, "From Data to Doctor. Health, Gender, and the Race for Control of Knowledge-Making in Mandatory Palestine," *Thamyris*, 1997, Vol. 4 (2), p.347–58.

Elise G. Young, Gender and Nation Building in the Middle East: The Political Economy of Health from Mandate Palestine to Refugee Camps in Jordan, London, Bloomsbury Academic, 2012.

Nira Yuval-Davis, Gender and Nation, London, Sage Publishing, 1993.

Nira Yuval-Davis, "Women and the Biological Reproduction of "the nation"," Women's Studies International Forum, 1996, Vol. 19(1-2), p. 17-24.

Rafeef Ziadah, "Journeys of Dispossession: Palestinian Refugees from Syria Confronting Fortress Europe," Website, *Darkmatter*, 2016, available at: http://www.darkmatter101.org/site/2016/05/16/journeys-of-dispossession-palestinian-refugees-from-syria-confronting-fortress-europe/. [Last accessed on 27 February 2020].



# CivilSociety Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020 Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020 Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020 Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020 Issue 4, vol.1, July 2020 Review Issue 4, vol.1, July 2020

باللغة العربية

تحدّي «حوكمة الهجرة» في الشرق الأوسط وتركيا: علاقات القوّة الديناميكية، والتدخّلات الجدلية، والاستراتيجيات الفردية

تحرير: أمريشا جاغارناثسينغ، ميسم نمر



# المحتويات

# مقدّمة

ص. ٦ أمريشا جاغارنانسينغ، ميسم نمر

ص. ۲۰ تعرّف إلى المحرّرين

ص. ٢١ تعرّف إلى المؤلّفين

ص. ٢٤ إعادة النظر في العمل الإنساني من القمّة إلى القاعدة: الأدوار والقيود في شبكات التضامن والتدخُّلات على المستوى المحلّى

كشـف خفايـا تاريخ النـزوح: اللجـوء المُطـوَّل للأكراد السـوريين في ا سطنبول

ص. ٢٦ عدنان كايي وسايغون غوكاريكسل

اللاجئون السوريون الرجال في مخيّم الزعتاري: العمل الإنساني، وصفات الذكورة، و«مواطن الضعف»

ص. ٤٢ لويس تيرنر

ما وراء الإغاثة الإنسانية: الشـبكات الاجتماعية ودور الهوية المشتركة فـي تعزيز حـسّ الانتماء لدى اللاجئيـن ودعمهم في تركيا

ص. ٥٤ مايكل قبلان

ص. ٧٠ مسارات المهاجرين والمهاجرات: التفاوض أو التقويض أو مقاومة السياقات التقييدية

«ما خسـرناه في سـوريا، سـبقَ وخسـرناه في فلسـطين»: الكشـف عـن قصص عبر الأجيال عـن نسـاء فلسـطينيات وُلِدْنَ في سـوريا ص. ٧٢ ميت إديث لوندسفريد ستينديفاد

# شكر وتقدير

نـودّ التعبيـر عـن خالـص امتناننا إلـى جميـع المُراجِعيـن لمشــاركة ملاحظاتهم القيّمـة على المقــالات في هــذا الإصــدار الخــاصّ. كما نودّ أن نشــكر المســاهمين على تعاونهــم الممتع خــلال الفترة الماضيـة. علاوةً على ذلك، نشــكر فريق «دعــم لبنان» وهيئة تحريــر صحيفة المجتمـع المدنــي Civil Society Review، على التاحــة الفرصــة لإعداد هذا الإصــدار الخاصّ، وعلــى صبرهم وعملهــم المتأنّي والجــادّ. أخيرًا، نتقدَّم بالشــكر إلى «مؤسّســة فورد» على المســاعدة فــي إنجاز هــذا العمل.

# مقدّمة

# أمريشا جاغارناثسينغ، ميسم نمر

تحدّي «حوكمة الهجرة» في الشرق الأوسط وتركيا: علاقات القوّة الديناميكية، والتدخّلات الجدلية، والاستراتيجيات الفردية

يهدف هذا الإصدار الخاصّ إلى تحدّي طريقة «حوكمة» الهجرة في الشرق الأوسط وتركيا. ينطوي مفهوم حوكمة الهجرة على «القواعد والهياكل التنظيمية التي تضبط وتُحدِّد كيفية استجابة الدول للهجرة الدولية». أيُستخدَم المفهوم على نحو معياري بالإجمال؛ إذ يُعتقَد أنَّه في أساسِه مفهومٌ جيّد ومفيد من حيث تمكين الدول من معالجة «مشاكل» الهجرة، وتحديدًا ما يتعلّق فعّاليةً. في اللاجئين على سبيل المثال، بأكثر الطرق فعّاليةً. في الواقع، يركّز الكثير من الاختصاصيين والأكاديميين في دراساتهم عمومًا على الخصاصيين والأكاديميين في دراساتهم عمومًا على الخصائص التي تُشكِّل «حوكمة رشيدة» أو «حوكمة سيئة» أو «حوكمة الرشيدة بما فيه الكفاية». فالحوكمة الرشيدة بما فيه الكفاية، تُعدّ شرطًا من الشروط الرشيدة بما فيه الكفاية، تُعدّ شرطًا من الشروط

الأساسية للتنمية الاقتصادية والسياسية، في حين أنَّ ممارسات الحوكمة السيّئة (على غرار الفسّاد، أو غياب الشفافية، أو المساءلة المحدودة، أو غيرها) تُشير إلى «افتقار الدولة إلى التطوُّر». ٤ في الحقيقة، إنَّ تصوُّرات الحوكمة السيّئة في بلدان الشرّق الأوسط وتركيا، على غرار بعض البلدان الأخرى في «جنوب الكرة الأرضية»،٥ تُشير إلى «ضعف» الـدول «غير القادرة» على فرض إرادتها على المجتمعات. لهذا السبب، تخضع هذه الدول لضوابط أكثر صرامةً، وتدخُّ لاتٍ أكثر حزمًا، وبرنامج إصلاح سياسي صريح يُتيح للجهات الخارجية - القادمة من بلدان «متَّقدّمة» في معظم الأحيان - تمرير معاييرها الخاصّة، من دون مراعاة السياقات المحلّية. وتُساهِم هذه الأحكام في إخفاء ديناميكيات القوّة التي تكمن وراء حوكمة الهجرة. علاوةً على ذلك، فإنَّها لا تسأل عمَّن يملك السلطة والشرعية النهائية في اتّخاذ القرار لتحديد القواعد الأساسية للحوكمة الرشيدة.

ا أليكساندر بيتس، "مقدّمة: حوكمة الهجرة العالمية" "Introduction: Global Migration Governance"، في: أليكساندر بيتس، "مقدّمة: حوكمة الهجرة العالمية Global Migration Governance، أكسفورد، منشورات جامعة أكسفورد، ٢٠١١.

۲ أنطوان بيكو، نـزع الطابع السياسـي للهجـرة. سـرديات الحوكمـة العالميـة والهجـرة الدوليـة Depoliticising
۲ أنطوان بيكو، نـزع الطابع السياسـي للهجـرة. سـرديات الحوكمـة العالميـة والهجـرة الدوليـة Migration. Global Governance and International Migration Narratives

٣ ميريلي غريندل، "إعادة النظر في الحوكمة الرشيدة بما فيـه الكفايـة" "Good Enough Governance Revisited"، صحيفة سياســات التنمية V2-00۳، العرب 100-10%، 70، 10، 00، 00. 10%.

3 روبـرت كلوزوويتـز، "مشـكلة الحوكمة السـيّئة كعاملٍ مُحدِّد لخلـل الدولة فـي أفريقيا جنوب الصحـراء الكبرى" "The Problem of Bad Governance as a Determinant of State Dysfunctionality in Sub-Saharan Africa"، بوليتييا ٢٠١٨، العدد ٥٦، ص. ٩-٢٢.

إنَّ مصطلحَ يْ "جنوب الكرة الأرضية" و"شمال الكرة الأرضية" لا يُشيران بأيِّ حالٍ من الأحوال إلى مفاهيم ثابتة محصورة بالمساحة الجغرافية. بصورة عامّة، يُشير مصطلح "جنوب الكرة الأرضية" بالإجمال إلى "العالم الثالث" أو المناطق "النامية" في أميركا اللاتينية وآسيا وأفريقيا، في حين يضمّ "الشمال" المناطق "الغربية" مثل أوروبا وأميركا الشمالية.

على الرغم من أنَّ مصطلح «حوكمة الهجرة» قد يُستخدَم بطريقةٍ غير معيارية لوصف أنماط التعاون القائمـة، كغير أنَّه يحمل العديـد من القيـود. على سبيل المثال، واستنادًا إلى المفاهيم «الوستفالية» حول سيادة الدولة، غالبًا ما يتمّ تحليل الدولة باعتبارهـا «جهةً فاعلة منطقية موحّـدة تضمّ أجهزةً فعًالة لصنع السياسات وأداء الوظائف الإدارية، ضمن حدود وطنية واضحة، وفي ظلِّ حسِّ من الهويـة الوطنيـة المتماسـكة».^ ولكَـنْ، علـي أرض الواقع، سواء في الجنوب أو الشمال، نادرًا ما يكونُ المنطق هو المفهوم الوحيد الذي يُوجِّه عملية صنع السياسات: فقد تعتمد الحكومة بمستوياتها المختلفة والجهات الفاعلة السياسية مواقف متباينة حيال مسألة حوكمـة الهجرة، وغالبًا ما يتمثَّل ذلك في سلسلةٍ متتالية من السياسات المخصَّصـة، التي قد تتحوَّل في نهايـة المطاف، أو

قـد لا تتحـوَّل، إلى إطار متماسـك.

بالإضافة إلى ذلك، فإنَّ مفهوم حوكمة الهجرة يغفل أنَّ الدول قد اعتمدَت في البداية استراتيجيةً قائمة على عدم التدخّل في حوكمة الهجرة في العديد من سياقات الشرق الأوسط، لا سيَّما في أعقاب النزوح الفلسطيني والعراقي والسوري: «حوكمة اللا حوكمة». فيمكنُ القول إنَّ غياب القرار الاستراتيجي ربَّما يُشير إلى موقفٍ سلبيّ غير فاعل من جانب الدولة، أو حتّى اللامبالاة إزاء ظواهر الهجرة - في حين لا مجالَ للإنكار بأنَّ دول المنطقة تستضيف فعليًا ملايين اللاجئين، على عكس العديد من بلدان فعليًا ملايين اللاجئين، على عكس العديد من بلدان السمال. ومع ذلك، يجوز أيضًا تحليل مسألة غياب الاستراتيجيات المتماسكة لحوكمة الهجرة باعتبارها شكلًا من أشكال نهج السلطة الليّنة، كوسيلة شمنية لخدمة برامج سياسية - قد تشمل «أمننة»

حويـل ميغـدال، المجتمعـات القويّـة والـدول الضعيفة: العلاقـات بيـن الدولة والمجتمـع وقـدرات الدول في Strong Societies and Weak States: State-Society Relations and State Capabilities in the Third World العالـم الثالـث ١٩٨٨.

٧ أليكساندر بيتس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١١.

۸ فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، "حالة الهجرة في بلـدان الجنوب: نمـاذج التجنيـس والنماذج التجنيـس والنماذج التجنيـس والنماذج التجنيـس والنماذيـة والنيوليبراليـة في إدارة الهجرة" "The Migration State in the Global South: Nationalizing, Developmental," "محيفـة الهجرة الدولية "and Neoliberal Models of Migration Management"، "محيفـة الهجرة التوبيني، المساتشوسـتس، أديسون-ويبلي، "Theory of International Politics أديسون-ويبلي، "The Emerging Migration State" "محيفـة الهجرة الناشئة" "The Emerging Migration State"، محيفـة الهجرة الدوليـة "۱۲-۸۸۵».

9 للمقارنة: كريم المفتي، "الردّ الرسمي على أزصة اللاجئين السوريين في لبنان، سياسة اللا سياسة الكارثية" "Official" "بوّابة المعرفة للمجتمع المدني، بيروت، "response to the Syrian refugee crisis in Lebanon, the disastrous policy of no-policy دعم لبنان، ٢٠١٤.

١٠ في هـذا الإصدار الخاص، نسـتخدم مصطلح "المهاجرين" للإشـارة إلى الأشـخاص الذين انتقلوا طوعًا أو قسـرًا. ونسـتخدم كذلـك مصطلح "اللاجـئ"، في حين تجدر الإشـارة إلـى أنَّ الدولة قد لا تعترف رسـميًا بهـذه الصفة للأفـراد في حالاتٍ كثيـرة. وكما تلعـظ عسـيران فـي الكلمـة الختاميـة المُلحَقـة بهـذا الإصـدار، "إنَّ صـورة اللاجئ التـي تظهر هي صـورة قريبـة من صـورة العامل المهاجـر - فكلاهمـا يتّصفـان بالوجـود المؤقّـت والدائم في آن معًـا، من دون اللجوء بشـكل عام إلـى أيَّ وضع طويـل الأجل".

سياسات الهجرة، أو الدعم المالي، أو «تغريج» الحدود الأوروبية، أو الانضمام إلى الاتّحاد الأوروبي.

في المقابل، جادل بعض الاختصاصيين حول ما إذا كان من الممكن ضبط الهجرة الدولية في الواقع، '' أو شدّدوا على افتقار الدول إلى السلطة اللازمة لتنفيذ سياسات الهجرة. '' ويذهب البعض الآخر إلى الحديث عن الآثار العكسية «للحوكمة المُشدَّدة» '' التي تتجاهل مثلًا حقيقةً أنَّ إيقاف حركات التدفُّق يزيدُ فعليًا من الاستيطان الدائم للأجانب. قد تؤدّي هذه الهجرة، «الآن وإلَّا فلا»، قد تدفعهم أيضًا إلى حالتٍ غير نظامية. '' فضلًا قد تدفعهم أيضًا إلى حالتٍ غير نظامية. '' فضلًا عن ذلك، تميل القيود المتزايدة في سياسات عن ذلك، تميل التغاضي عن مسألة الاعتماد على قطاع العمل غير الرسمي بحُكم الأمر الواقع، أو قطاع العمل غير الرسمي بحُكم الأمر الواقع، أو نشوء آليات السمسرة غير الرسمية - إنْ لم تحمل

طابعًا إجراميًا - والتي غالبًا ما تُدخِل المهاجرين في دوّامةٍ من الهياكل الاستغلالية. أمّا الأكاديميون في عتمدون نهجًا ماركسيًا حيال موضوع حوكمة الهجرة، ويُسلِّطون الضوء على أنَّ حوكمة الهجرة قد تؤدّي إلى تعزيز الاستغلال من خلال ظاهرة التصنيف العنصري، وتبعية العمل، والتصنيف الطبقي، والخطابات المتمحورة حول «الأجانب غير الشرعيين» ألما تُشير سعاد عسيران في الكلمة الختامية المُلحَقة بهذا الإصدار.

من ناحية أخرى، فإنَّ مفهوم «حوكمة الهجرة المتعدّدة المستويات» هو مفهومٌ يتحدّى التعريفات المعيارية للدول باعتبارها الجهات الفاعلة الرئيسية المعنيّة بحوكمة الهجرة، وينظر في المقاربات البديلة للعلاقات بين الدولة والمجتمع. " يُشير هذا المفهوم إلى نظامٍ قائمٍ على التفاوض المستمرّ، حيث لا تنحصر سلطة الحوكمة عموديًا بالجهات

١١ جاغديش بهاغواتي، "الحدود خـارج نطـاق السـيطرة" "Borders Beyond Control"، الشـؤون الغارجية، "الحدود خـارج نطـاق السـيطرة" "Borders Beyond Control"، الشـؤون الغارجية، ٢٠٠٣، متوفّر عبـر الرابـط التالـي: Why Migration" الخارجية، ٢٠٠٣ الهجرة" "لماذا تفشــل سياســات الهجرة" "beyond-control وآخر زيارة للرابط في ٢٠ نيســان/أبريل ٢٠٠٠]؛ سـتيفين كاســلز، "لماذا تفشــل سياســات الهجرة" (٢٠١٠- ١٠٥)، التعفيلـد، فيليـب Policies Fail (٢٠١٠)، التحكُّم بالهجرة الوافـدة: منظـورٌ عالمــي ١٠٤ ووايـن كورنيليوس (تحريـر)، التحكُّم بالهجرة الوافـدة: منظـورٌ عالمــي Perspective، سـتانفورد، منشــورات جامعة سـتانفورد، ٢٠٠٤.

١٢ جايمز هولّيفيلد، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٤.

۱۳ ماثياس زايكا وموغنس هوبولث. "هل تُساهِم السياسات المتشدّدة المتعلّقة باللجوء والتأشيرات في تعزيز الهجرة غير النظامية إلى أوروبا؟" "Do Restrictive Asylum and Visa Policies Increase Irregular Migration into Europe?" سياسة الاتّعاد أوروبي "Po Restrictive Asylum and Visa Policies Increase Irregular Migration into Europe? ووغلاس ماسّي وكارين برين، "التبعات غير المقصودة للسياسة الأوروبي Unintended consequences نصرح الطفرة بعد العام ١٩٦٥ من أميركا اللاتينية" "Population المتّعلّقة بالهجرة الوافدة إلى الولايات المتّعدة: شرح الطفرة بعد العام ١٩٦٥ من أميركا اللاتينية "surge from Latin America 1970-of US immigration policy: Explaining the post"، صحيفة استعراض السكّان والتنمية ٢٩٠١)، ص. ٢٠٩١.

١٤ هايـن دي هاس، سـتيفين كاسـلز ومـارك ميللر، عصر الهجـرة: الحركات السـكّانية الدولية في العالم المعاصـر The Age of Migration: International Population Movements in the Modern World، نيويـورك، منشــورات ذا غيلفورد، الطبعة السادســة، ٢٠٢٠ [نُشِـرَ لْأَوِّلُ مرَّة فـى العام ١٩٩٣].

١٥ دينيس بـرودرز وغودفرايـد إنغبيرسـن، "الصـراع ضدّ الهجرة غيـر القانونية - سياســات التعريـف والاســتراتيجيات المضادّة للمهاجريـن" "The Fight Against Illegal Migration – Identification Policies and Immigrants' Counterstrategies"، صحيفــة عالــم الســلوك الأميركــي American Behavioral Scientist، العــدد ٥٠ (١٢)، ص. ٥٩٢؛ ماثيــاس زايــكا وموغنــس هوبولــث، المرجـع الســالف الذكـر، ٢٠١٦؛ دعــم لبنان، "الإجـراءات المنظّمــة غير النظاميــة وآليات السمســرة والأوضـاع غير القانونيــة. تأثير سياســات الدولــة اللبنانيــة فــي حياة اللاجئيــن الســوريين اليومية"، بؤابــة المعرفــة للمجتمع المدني، بيــروت، دعم لبنــان، ٢٠١٦.

١٦ نيكولاس دي جينوفا، عمـل العـدود: العـرق، والمسـاحة، و"عـدم المشـروعية" فـي شـيكاغو المكسـيكية Working the Boundaries: Race, Space, and "Illegality" in Mexican Chicago، دورهـام، نـورث كارولاينـا، منشــورات جامعــة ديــوك، ٢٠٠٥.

١١ ميغدال، المرجع السالف الذكر، ١٩٨٨.

الحكومية بمختلف مستوياتها، بل تمتد أفقيًا أيضًا لتشمل الجهات الفاعلة غير الحكومية، مثل المجتمع المدني أو المجموعات الأمنية. أو بالرغم من أنَّ هذا الهيكل يبدو مناسبًا بالفعل في السياقين الشرق-أوسطي والتركي، بما أنَّه يتناول أشكالًا هجينة من الحوكمة بين الجهات الحكومية وغير الحكومية، أو الجهات الرسمية، إنَّما تجدرُ الإشارة إلى استعالة تحديد اللهر بنظام معقد ومتشابك بشأن الهجرة. والأهم من ذلك أنَّ حوكمة الهجرة المتعددة المستويات تفترض مع ذلك نهجًا تنازُليًا من القمّة إلى القاعدة، ويبدو أنَّها تُركًز على المبادرات الرسمية أكثر من تركيزها على المبادرات غير الرسمية.

يمكن القول، من جهة، إنَّ حوكمة الهجرة المتعدّدة المستويات تُساهِم في نشوء إطار مُجزَّأ للحوكمة، الأمر الذي يخدم مصالح الدول. ' من جهة أخرى، وفي حين أنَّ الدول مسؤولة عن تسهيل الآليات التي تُتيح للّاجئين والمهاجرين الوصول إلى الأرض والحماية، فإنَّ إجراءات الدول نفسها مرهونة باتّجاهات «انهيار الحُكم الإمبراطوري وإنهاء الاستعمار؛ والمثاليات التنموية؛ والزيادة العالمية في ظاهرة تحرير القيود والتسليع» ' وبالتالي في ظاهرة تحرير القيود والتسليع» ' وبالتالي فهي تتأثّر بشكل مطرد بالجهات الخارجية (مثلًا:

الجهات المانحة الدولية). وعلى هذا النحو، تخرج سلطة الدولة تدريجيًا عن نطاق الكيانات الوطنية، وتُصبِح مرتبطة بالكيانات الداخلية والخارجية التي تتعدّى الحدود الوطنية.

كذلك، يقوم المانحون الدوليون بضخّ التمويل النقدى لمجموعة متنوّعة من الجهات الفاعلة الحكومية وغير الحكومية، في سبيل توفير الخدمات للاجئين والمهاجرين. وفي قطاع الجمعيات الذي يُعنى بتقديم خدمات تمنحها الدول عادةً، لـم يـؤدِّ ذلـك إلى نشـوء اقتصاد سـوقيّ فحسـب، ما عـزَّزَ هياكل الاعتماد على المانحين الدوليين،١٢ بل ساهمَ أيضًا في «حصر» هيئات المجتمع المدني ضمن نطاقِ ضيّـق يقتصر علـي الأدوار التِنفيذية. ٢٠ وتتأرج ح الدول، في هذه الحالة، بين توقُّع الأموال الأجنبية (أو حتّى الاعتماد عليها)، بينما تُحاولُ في الوقت عينه الحفاظ على سيادتها. ٣٢ بدورهم، يتحوّل المهاجرون إلى متلقّين سلبيين للخدمات المرصودة لهم، بدلاً من أن يُشاركوا أو يُمثَّلوا بشكل فاعل في عمليات صنع القرار. وأخيرًا، وبعيدًا عنَ هذه العقيدة النيوليبرالية، يُشير الأكاديميون إلى مسألة حوكمة الهجرة باعتبارها «وسيلةً لتشكيل السكّان الوطنيين بالإكراه في محاولةٍ لخلق نوع من التجانس الإثني-الديني»٢٠ أو، على سبيل المِّثال، لفرض «الانتماء» للأنظمـة الحاكمة في السـلطة.

۱۸ إيان بايتـش وماثيو فليندرز، "الموضوعات والمسـائل في الحوكمة المتعـدّدة المســتويات" "Multi-level Governance، في: إيـان بايتش وماثيو فليندرز (تحرير)، الحوكمة المتعدّدة المســتويات Multi-level Governance، أكســفورد: منشــورات جامعة أكسـفورد، ٢٠٠٥.

١٩ أليكساندر بيتس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١١.

٢٠ فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٩.

٢١ صبيح صبيح، "مشاريع التنميــة المشـــتركة في فلســطين: نشــر الخطــاب النيوليبرالــي وتطبيــع الهيمنــة" "collectifs de développement en Palestine : Diffusion de la vulgate néolibérale et normalisation de la domination، بوّابــة المعرفــة للمجتمــع المدنى، بيــروت، دعم لبنــان، ٢٠١٨.

٢٢ مــاري نويــل أبــي ياغــي، ليــا يمّــِـن وأمريشــا جاغارناثســينغ، "المجتمــع المدني فــي لبنان: فـخَ التنفيــذ"، بوّابــة المعرفة للمجتمــع المدنــي، بيــروت، دعم لبنــان، ٢٠١٩.

٣٣ ميشـيل-رولف ترويلو، "أنثروبولوجيا الدولة في عصر العولمة" "The anthropology of the state in the age of globalization". الأنثروبولوجيا الراهنة ٢٠٠١، Current Anthropology، العدد ٤٢، ص. ١٢٥-١٣٨.

٤٤ فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٩؛ هيثر را، هويات الدولة وتجانُس الشعوب State فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٧؛ هيثر را، هويات الدولة وتجانُس الأرض والهجرة المريدج، منشورات جامعة كامبريدج، ٢٠٠٨؛ دارشان فينيسواران، الأرض والهجرة وتطوُّر النظام الدولي Territory, Migration and the Evolution of the International System لندن: بالغرايف ماكميلان، ٢٠١٣.

يسعى هذا الإصدار إلى طرح أسئلةٍ تتحدّى كيفية تطبيـق مفهـوم «الحوكمـة» في الشـرق الأوسـط وتركيا على أرض الواقع، في إطآر يتجاوز التعارُض الثنائي للحوكمة «الرشيدة» أو «السيّئة» في الدول «الضعيفة» أو «القويّة»، مع التساؤل حول فكرة «الأزمات» التي تقتضي إدارةً من القمّة إلى القاعدة. اشتملت المقالات العشر على مجموعة متنوعة من الاختصاصات والخلفيات النظرية والطرق البحثية. تتمحور غالبية المقالات حول تجارب السوريين أو التدخُّلات التي تستهدفهم، بما أنَّهم يُشكِّلون أحدث وأكبر مجموعة من النازحين في الشرق الأوسط وتركيا. تتطرّق بعض المقالات إلى تجارب الهجرة الفلسطينية أو الكردية أيضًا. ويتمّ تحليل المسارات الفردية، وكذلك التدخُّلات والاستجابات التنظيمية، في المساحات الجغرافية ضمن منطقة الشرق الأوسط (لبنان والأردن ومصر) وتركيا، وكذلك في بعـض البلـدان الأوروبية (بينها الدنمارك وألمانيا). وختامًا، يأخذ هذا الإصدار أيضًا في الاعتبار تجارب المهاجرين الآخرين، مثل العاملين في الخدمة المنزلية وعمّال البناء.

وكما سيناقَش أدناه، تتحدّى جميع المقالات، بصورة صريحة أو ضمنية، طريقة حوكمة الهجرة في الشرق الأوسط وتركيا. فهي تبحث، على جميع المستويات، عن كيفية التعبير عن السلطة وكيفية صياغتها وتعديلها باستمرار في سياق عمليات الهجرة. وفي معرض هذا البحث، يتمّ تسليط الضوء على جانب ديناميكي معقّد نوعًا ما لعلاقات القوّة والتسلسل الهرمي بين الجهات الفاعلة على مختلف الصُّعُد. بالتالي، وعلى الرغم من أنَّ الخطوط العريضة لهذا الإصدار تستند إلى مستويات مختلفة من التحليل (أي المستوى دون الوطني، والفردي، والوطني، أو فوق الوطني، على التوالي)، فإنَّه لا يعتزم طرحها بأيّ شكلِ من الأشكال على أنَّها مستويات متباينة في حوكمَـة الهجـرة. بـدلًا مـن ذلـك، يسـعى هذا الإصدار إلى استكشاف طبيعة التفاعلات بين تلك المستويات، والطريقة التي تنخرط فيها الجهات الفاعلة في شبكات الحوكمة، في إطار ينطوي على الكثير من التعقيدات.

إعادة النظر في العمل الإنساني من القمّة إلى القاعدة: الأدوار والقيود في شبكات التضامن والتدخُّلات على المستوى المحلّى

يتناول القسم الأوّل من هذا الإصدار الطابع «التنازُلي» (من القمّة إلى القاعدة) الذي تتّخذه المبادرات على المستوى المحلّى من قِبَل الجهات الفاعلة الإنسانية والدينية، في جهودها الرامية إلى «حوكمة» الهجرة. يبحث هذا القسم كيف أنَّ بعـض المبـادرات تبدو، بعـد التدقيق، وكأنَّها تُرسِّخ التفاوتات الهيكلية، ما يُشكِّل تعارُضًا صارخًا مع أغراضها المُعلَنة. على سبيل المثال، يتحدّث لويس تورنر كيف أنَّ اللاجئين الرجال، ولا سيّما الرجال العازبون، لا يندرجون ضمن محور اهتمام معظم المنظّمات الإنسانية في مخيّم الزعتري في الأردن. تستكشف ورقته البحثية نظرةَ العاملين في المجال الإنساني حيال الرجال السوريين والرجولة على أنّها «تحـدُّ»، ويعتبر أنَّ عمل الجهات الفاعلة في المجال الإنساني قد يكون متمحورًا حول قِيَمُهِم الخاصّة ومفهومهم «للضعف»، بدلًا من التركيز على أولويات اللاجئين. وبذلك، قد تُساهِم التدخُّلات الإنسانية في ترسيخ أوجه عدم المساواة في السلطة والظلم الاجتماعي.

إنَّ شبكات التضامن القائمة أو الناشئة، التي غالبًا ما تبقى غير مرئية وغير مدروسة، قد تقدّم بدائل للعمل الإِنساني. بعيدًا عن منطق «التضرُّر» السائد في التدخُّلات الإنسانية، من شأن هذه الشبكات الرسمية (وغير الرسمية) والمساحات الاجتماعية المشتركة ٢٠ التي ينخرط فيها المهاجرون واللاجئون بشكل فاعل، أن توفّر المزيد من العلاقات الأفقية القائميَّة على الدعم المتبادل بشكل عام، وقد تلعب أدوارًا مهمّة في اندماجهم ضمن المجتمعات المُضيفة. في هذا الصدد، يعتبر مايكل قبلان أنَّ أنماط الارتباط المشترك، مثل الدين، يمكن أن تقـدّم نظرة ثاقبة حـول عمليات التمكُّن والتموضع بين اللاجئين، ويمكن أن تطبع العلاقات والأشكال الجديدة للهويات وأوجه التضامن. على هذا النحو، يبتعـد عن العلاقات القائمة علـى مفهوم «التضرُّر» بين مقدّم المساعدة والمتلقّى، ولكنَّه يشدّد على

الأدوار والمسؤوليات المتقلّبة في هذه الشبكات.

ومع ذلك، فإنَّ دور الدين أو العرق كعوامل توحيد لا ينبغـى بـأيِّ حال من الأحـوال أن يُعتبَـر عظيمًا أو مثاليًا. من خلال تحَليل النضالات اليومية والتطلّعات والرغبات لدى المهاجرين الأكراد السوريين في تركيا، يوضِح عدنان كايي وسايغون غوكاريكسل كيف أنَّ تكوين علاقات التضامن بين الأكراد الأتراك النازحين داخليًا والأكراد السوريين الذين وصلوا مؤخّرًا ليسَ عمليةً مباشرة على الإطلاق. في الواقع، إنَّها عملية مليئة بالتوتُّرات والمعضلات والتحدّيات الناجمة عن الاختلافات الاجتماعية والتسلسل الهرمى المرتبط بالطبقة والجنس والعرق. ومن المنطلق نفسه، تُسلِّط زينب شاهين منسوتك الضوء على أوجه القصور في التدخُّلات، حتّى عندما تتّخذ طابعًا محلّيًا ويقودها اللاجئون، بينما تستكشف الآليات والاستراتيجيات التى تستخدمها الجهات الدينية السورية، وتفاعلاتها مع السلطات التركية من أجل «منع العنف». توضح دراستها حول «شانلي أورفا»، وهي مدينة حدودية تركية، كيف يمكن للجهات الفاعلَّة السورية الدينية، في محاولاتها الرامية إلى الحدّ من التوتّرات، أن تخدم ضمنيًا أولويات الدولة التركيـة في السـيطرة على الوجود السـوري، بدلًا من التفاوض بشكل ناشط في تحديد الأولويات لتعزيز وصول السوريين إلى الحقوق.

ولكنْ، على الرغم من أنَّ المقالات في هذا القسم أتُّقِ رّ بالتأثير المتزايد للجهات الفاعلة غير الرسمية، إلَّا أنَّ أيًّا من المقالات التي تمّ استلامها لا تُحلِّل التحدّيات التي يواجهها الناشطون والحركات الشعبية وحركات المقاومة والتعبئة - سواء كانوا يعملون من البلد المُضيف أو من البلد الأمّ، أو بينهما في أبعاد عابرة للحدود الوطنية. سيكون من المثير للاهتمام أن تنظر أبحاث أخرى في كيفية ترشُخ هذه المبادرات في المجتمع، وكيفية ارتباطها بـ«المستفيدين»، وما إذا كانت تنجح أو لا تنجح في الدفع باتّجاه الإصلاح المؤسسي أو السياساتي.

# مسارات المهاجرين والمهاجرات: التفاوض أو التقويض أو مقاومة السياقات التقييدية

يركّز القسم الثاني من هذا الإصدار على تأثير سياسات «حوكمة» الهجرة التقييدية، أو غيابها، على المستوى الفردي. وباستخدام مجموعة متنوّعة من أساليب البحث التشارُكي، تعالج المقالات النضالات والمفاوضات اليومية التي يختبرها اللاجئون والمهاجرون في استقرارهم في البلدان المُضيفة المختلفة، وتضعها في سياقات أكبر مرتبطة بالنزوح المتالى، أو الطابع «المؤقّت الدائم».

في الواقع، عند تحليل حوكمة الهجرة، من الضروري الاعتبراف بالمهاجريين كأفيراد مستقلّين آلايهم

10 إلينا فديان-قاسـمية. "العلاقات بين اللاجئين في سـياقات النـزوح المتداخــل" "International Journal of Urban and موقع إلكتروني، الصحيفــة الدولية للأبحــاث العضرية والإقليميــة والإقليميــة (overlapping displacement https://www.ijurr.org/spotlight-on/the-urban-refugee-crisis-reflections- متوفّـر عبر الرابط التالــي: 'on-cities-citizenship-and-the-displaced/refugee-refugee-relations-in-contexts-of-overlapping-displacement / فيــرات جينــش، اللهجـرة كبــؤرة للصراع السياســـي. تقييم شــبكة تضامن المهاجريـن فــي اسـنطبول" "Evaluation of the Istanbul Migrant Solidarity Network"، Movements. Journal for Critical Migration and Border Regime Studies (۲۰۱۷، العــدد ۱۳۲۳)، العــدد (۲۰۱۷)، صــ ۱۳۲۱-۱۱۷.

الك يان مولييه بوتانغ، "Europa, Autonomie der Migration, Biopolitik" في: ماريان بيبر، ثوماس آتزيرت، سرهات كاراكايالي، "Empire und die biopolitische Wende: Die internationale Diskussion im Anschluss an Hardt وفاسيليس تسيانوس، كامبوس فيرلاغ، "Ar-۱٦٩، ص. ١٦٩، من ينام ستيفونسون وفاسيليس تسيانوس، ١٦٩، من ١٦٩، ديميتريس بابادوبولوس، نيام ستيفونسون وفاسيليس تسيانوس، Subversion in the Twenty-First Century مسارات الهروب: التحكّم والتخريب في القرن الحادي والعشرين، لندن؛ آن أربوره Border" منشورات بلوتو، ٢٠٠٨؛ سابين هيس، "عبور الحدود كفعل مقاومة: استقاللية الهجرة كتدخّل نظري في دراسات الحدود" "Crossing as Act of Resistance: The Autonomy of Migration as Theoretical Intervention into Border Studies Resistance: Subjects, Representations, السياقات ، التصوّرات، السياقات ، Contexts بيبليفيلد: ترانسكريت فيرلاغ، ٢٠١٧، ص. ٢٠٠٧،

تطلُّعـات واحتياجات ورغبات، ٢١ كمـا يطوّرون آليات من أجل التعامل مع سياسات الهجرة التقييدية أو مقاومتها. في هـذا الصدد، تقـدّم مقالات ميتي إديث لوندسفريد ستندفاد وربا طوطح روايات عن نساء فلسطينيات نازحات من سوريا (لوندسفريد ستندفاد) وفتّانين سوريين وفلسطينيين سوريين (طوطح) هاجروا عبر الشرق الأوسط وأوروبا من أجل التعامل مع الأُطُر التمييزية الهيكلية في سياقات وطنية مختلفة. وبهذا المعنى، فإنّ لوندسفريد ستندفاد وطوطح، وفي حين تُسلِّطان الضوء على نضال المهاجرين المستمرّ للتفاوض بشأن الحقّ في الانتماء في بلدٍ مُضيف، وكذلك الحقّ في العودة إلى بلدانهم الأصلية، ليستا استثناءًا عن القاعدة. ولكنْ، تكشف لوندسفريد ستندفاد كيف يمكن أن يتردد صدى هذه التحديات على مدى أجيال متعدّدة، ويمكن أن ترافقها تحدّياتُ أخرى إذا كانَ الشخص عديم الجنسية، أو إذا كانت أنثى، أو إذا كانَ لاجئًا. في المقابل، تؤكّد طوطح على عمليات «صنع الوطن»، من خلال توضيح كيفية تلاقى المؤسسات الثقافية والديناميكيات العلائقية معًا، وتأثيرها على عمليات الانفصال عن الشبكات الاجتماعية والتفاهمات السياسية السابقة. بالتالي، تُشـدِّد على الـدور الهام الذي يمكن أن تلعبه الجهات الفاعلة على المستوى دون الوطنى في تشكيل تجارب المهاجرين.

وفي الوقت عينه، فإنَّ استراتيجيات المهاجرين وممارسات التفاوض والمقاومة قد تتحدّى أنظمة المعرفة القائمة، وقد تتعارض مع المبرّرات

اللوجستية لأنظمة الحوكمة التي تُدير أحكام وشروط دمج اللاجئين ضمن المجتمع المُضيف. ٢٨ في هذا الصدد، تستكشف جنيفر غوردون، من خلال مناقشة مع عليا هنداوي، وهي مُناصِرة لحقوق العمّال المهاجرين واللاجئين في الشرق الأوسط، التفاعلات بين نظام الكفالة (كفالة المهاجرين)، والهياكل الرسمية وغير الرسمية على المستوى عبر الوطني، والوطني، ودون الوطني، والفردي من أجل تحقيق فهم كامل للهياكل الاستغلالية التي ينخرط فيها العمّال المهاجرون في الأردن. والأهم من ذلك، تعتبر هنداوي أنَّ إتاحة مساحة أكبر لعمل الجهات الفاعلة في المجتمع المدني، بالإضافة إلى تعزيز مساءلة المؤسّسات المالية الدولية والشركات المتعدّدة الجنسيات، يمكن أن شاهِم في التصدّي الستغلال المهاجرين.

ختامًا، سـلُّطَ القسـم الضـوء على المـدى المحدود الـذي تُراعي فيه سياسـات الهجـرة، والتدخّلات على المستوى المحلّي، تنوُّع الدوافع والمسارات الفردية ضمن الهياكل الاجتماعية الكلّية الأوسـع نطاقًا على أسـاس الإيديولوجيات أو الدين أو الطبقة أو الجنس أو العـرق. \*\* ومع ذلك، وفي حين أنَّ المقالات توضِح خلاندمـاج» في المهاجرون بتعديل مسـاراتهم من أجل التمكيـن والعمـل الناشـط، إلا أنَّها بالكاد تُشـير إلى وجـود أو ظهـور الهياكل غير الرسـمية. كذلـك، فإنَّ الثار (غيـر) المقصـودة لآليـات السمسـرة علـى عملية الاندمـاج، وإعادة التقييم الحاسـمة لمفهوم عملية الاندمـاج، يسـتحقّان المزيـد مـن الاهتمام في

٢٧ نيكولاس دي جينوفا، "الموضوع الميؤوس منه: استقلالية الهجرة ومأزق الهجرة الوافدة إلى الولايات المتّعدة" "٢٧ المكودي "Incorrigible Subject: The Autonomy of Migration and the US Immigration Stalemate في: أندرياس أوبربرانتاتشر، أندري سيكلودي (تعرير) الذاتية في النظرية السياسية والممارسات المعاصرة Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices بالغرايف ماكميلان، لندن، ٢٠١٦.

۲۸ موريتز ألتينريد، مانويلا بوجاد زيجيف، ليف هوفلر، ساندرو ميزادرا وميرا واليس، "مساحات الحدود اللوجستية: السياسة والوساطة في العمالة المتنقلة في ألمانيا بعد صيف الهجرة" "Logistical Borderscapes: Politics and Mediation of Mobile Labour". من العدد ۱۱۷ (۲)، ص. ۲۹۱-۳۱۲.

٢٩ جوي أجيـر، الإيمـان، العلمانيـة، والانخـراط في العمـل الإنسـاني: العثور على مـكانٍ للدين فـي دعم المجتمعـات النازحة Faith, Secularism, and Humanitarian Engagement: Finding the Place of Religion in the Support of Displaced Communities. نيويـورك، بالغرايف ماكميــلان، ٢٠١٥.

أبحاث أخرى. ومن أجل دحض روايات التضرُّر أو التجريم بشأن المهاجرين واللاجئين، من المفيد النظر بشكلٍ أعمق في كيفية بناء المهاجرين واللاجئين لرواياتهم الخاصّة وأشكال المعرفة الخاصّة بهم في الأماكن الجديدة.

# التعامل مع الأجندات الوطنية (فوق الوطنية): أولويات متضاربة وسلطة التفاوض

يقدّم القسـم الثالث والأخير من هـذا الإصدار نظرةً ثاقبة حول الدور الهامّ للجهات الفاعلة العابرة للحدود الوطنية في تشكيل «حوكمة» الهجرة. شدَّد الاختصاصيون على ضرورة التخلّي عن المفاهيم العامّـة لـ»دولـة الهجرة» " التي تتـلاءم في الغالب مع الديمقراطيات الليبرالية المتقدّمة، ويحثّون على النظر في أشكال بديلة لأنظمة إدارة الهجرة خارج إطار بلدان الشمال. ١٣ بالتالي، بدلًا من تغذية منظورات «الدولة الضعيفة»، حيث تعتمد دول الجنوب على الدعم المالي فوق الوطني من بلدان الشمال، تُشير المقالات في هذا القسم، بقلم نفيس إيلا غوكالب آراس وكلوتيلد فاكون، إلى طرائق الحوكمة التي يمكن أن تتفاعل فيها الجهات الرسمية وغير الرسمية، وبالتالي تتحدّي معايير حوكمة الهجرة والافتراضات السائدة حول ما يشـكّل دولـةً «ضعيفة». ٢٣

والأهـم من ذلك أنّهما تشـددان على الطابع الديناميكي لعلاقات القوّة الناشئة بين المؤسّسات دون الوطنية والوطنية وفوق الوطنية، التي تعتمد على تغيير السياقات بمرور الوقت. تُسلِّط غوكالب آراس الضوء على التغييرات الأخيرة في حوكمة الحدود التركية، وتُشير إلى كيفية اضطلاع الجهات الفاعلة غير الحكومية، مثل المنظّمات غير الحكومية

(الدولية)، بأدوار متغيرة في عمليات إدارة العدود. ومع ذلك، فإنَّها تتساءل إلى أيّ مدى تُمنَح الجهات الفاعلة غير الحكومية، وبالدرجة الأولى المنظّمات غير الحكومية (الدولية)، مساحةً للعمل، حيث يتمّ تكليفها بشكل رئيسي بتقديم وظائف «الرعاية» من خلال تنفيذ أحكام الخدمة، بينما تحتفظ الدولة بوظائف «السيطرة» في التنظيم. ويدلّ ذلك كيف أنَّه يتعيّن على الجهات الفاعلة غير الحكومية أن تتغلّب على القيود المفروضة على حرّية التنظيم، والمساحات (المتضائلة) الممنوحة للمجتمع المدنى.

من جهة أخرى، تُجادِل كلوتيلد فاكون كيف يمكن للدول، في الواقع، أن تستفيد من حوكمة «أزمات» اللاجئين، وأن تكتسب سلطة التفاوض في المداولات مع الجهات الفاعلة فوق الوطنية. تُسلِّط الضوء على التغيير في هذه التفاعلات، من خلال تحليل الاستجابة المتعلّقة باللاجئين في لبنان من حيث الاستقبال والتوظيف والتعليم والعودة. ومن خلال القيام بذلك، يتحدّى بعثها المفهوم التقليدي القائل بأنَّ «التفاوت الهيكلي يطبع العلاقات بين الشمال والجنوب لا محالة»، يطبع العلاقات بين الشمال والجنوب لا محالة»، والأجندة فوق الوطنية، ما يكشف عن تفاعل معقّد والأجندة فوق الوطنية، ما يكشف عن تفاعل معقّد بين المكاسب والخسائر على الجانبئين. في هذه الحالة، تبرز علاقات قوة ديناميكية متطوّرة حيث تستطيع الدول التصدّى للأجندات فوق الوطنية.

وعلى الرغم من أنَّ المقالتَيْن تُسلِّطان الضوء على الطرق التي تمكّنت من خلالها السياسات المعتمدة في المنطقة من إدارة الناس أثناء التنقّل، إلا أنّه لم يتمّ التركيز على مدى انسجام هذه السياسات مع حقوق الإنسان. علاوةً على ذلك، لم يتمّ التطرّق بشكل كافٍ إلى مسألة ظهور المجموعات، وكيف

٣٠ جايمز هولّيفيلد، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٤.

٣١ فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٩.

٣٢ جميـل معـوّض، وهانيس بومانَ. "ويـن الدولة؟: تحديد موقع الدولـة اللبنانية في النظرية الاجتماعيـة" "."Locating the Lebanese State in Social Theory، العــدد ١١٥٥)، ٢٠١٧، العــدد ١١٥٥)، ٢٠١٧، العــدد ١٠٥٥). وص. ٦٦ – ٩٠

قد تسترشد هذه المجموعات بالممارسات القائمة على المحسوبيات – مثلًا: على أساس الهويات الإثنية أو الأصولية أو الطائفية أو غيرها.

إنتاج المعرفة المحلّية في بلـدان الجنوب: الحاجة إلى التحليلات المتوازنة

يبدو أنَّ الموضوع الشامل في هـذا الإصدار الخاص هـو التركيز على الآليات التي تتحدّى مـن خلالها الجهات الفاعلة (غير) الحكومية في الشـرق الأوسط وتركيا اسـتراتيجيات حوكمـة الهجرة مـن القمّة إلى القاعدة - سـواء التدخُّلات الإنسـانية أو سياسـات الدولـة الوطنيـة أو النظـام الـذي يتجـاوز الحـدود الوطنيـة. والأهـم من ذلـك أنَّ المقـالات تُبيِّن أنّه في الواقع، توجد أنمـاط حوكمة متشـابكة، يتفاعل في الواقع، توجد أنمـاط حوكمة متشـابكة، يتفاعل في الماعدد وأور مـن الجهـات الفاعلـة، ويتفاوضون باسـتمرار حـول أدوارهم في المجتمـع. وعليه، تبرز الدعوة إلى منظور أوسع نطاقًا بشأن حوكمة الهجرة، بعيث يكون غيـر معياري ومُنطلِقًا مـن القاعدة نعو المسـتويات أمرًا محوريًا.

في هـذا الصدد، يتـمّ تسـليط الضوء فـي مقالات قبلان وشـاهين منسـوتك وكايي وغوكاريكسل على دور شـبكات التضامن في إنشـاء أنظمـة دعم أكثر مساواةً على المستوى المحلّي، مع الدعوة إلى إعادة النظر فـي ما تنطوي عليـه من تحدّيـات وقيود. بدلاً مـن ذلـك، تركّز مقـالكُ أخـرى على الاسـتراتيجيات الفرديـة للتعامـل مـع السـياقات التي تتّخـذ طابعًا تقييديًـا متزايـدًا (لوندسـفريد سـتندفاد، طوطح، غـوردون)، أو توضح كيـف تتفاعل الـدول وتتفاوض

مع الهيئات فوق الوطنية (فاكون، غوكالب آراس). و لم قده النتائج تدعم، إلى حدًّ ما على الأقلّ، التدخّلات الشعبية المخصّصة والمحلّية، بدلًا من المبادرات العالمية، وتدعو إلى إعادة التفكير في منظورات الدولة «الضعيفة». بالتالي، يدعو هذا الإصدار إلى إعادة تقييم استراتيجيات حوكمة الهجرة على المستوى فوق الوطني، مع إيلاء المزيد من الاهتمام إلى المستويات الوطنية والمحلّية والفردية وما تحمله من تحفّظات. وهذا يؤكّد أهمية إنتاج المعرفة المحلّية في بلدان الجنوب. وعلى وجه المعرفة المحلّية في بلدان الجنوب. وعلى وجه طرق البحث التشاركي أن توفّر مساحة للنازمين طرق البحي عن تجاربهم وأولوياتهم، والتأثير في عملية للتعبير عن تجاربهم وأولوياتهم، والتأثير في عملية صنع السياسات السليمة.

في الحقيقة، يوجد حاليًا أكثر من ٧٠ مليون شخص نــازح قســريًا حول العالــم، ويعيــش ٨٤٪ منهم في بلدان الجنوب.٣٣ ويُعتبر كلّ من الشرق الأوسط وتركيا حاليًا أكبر مصدر وأكبر متلقِّ للاجئين على مستوى العالم. ٤٣ ومع ذلك، فإنَّ معظم نظريات الهجرة والسياسات المستمدة منها تنبثق بشكل حصرى تقريبًا من الدراسات في البلدان «المتقدّمـة» ذات الدخل المرتفع في الشـمال، مع انحياز تجاه الدول الديمقراطية الليبرالية.٥٣ بالتالي، لا يمكنِّ نقـل النتائج إلى الحقائـق الحالية في بلدان الجنوب. افترضت بعض المفاهيم إلى حدّ كبير أنَّ الهجرة تحصل من البلدان النامية إلى البلدان المتقدّمة، كما هو الحال بالنسبة إلى عوامل الدفع والجـذب،٣٠ سـواء من ناحيـة العوامـل التي تُســهِّل الاندمـاج أو تعرقله، أو من ناحيــة النظريات المتعلِّقة بدوافع الهجرة - حيث يتمّ تفسير الهجرة

٣٤ نشـرة الهجرة القسـرية، "التهجير في الشـرق الأوسـط"، موقع إلكتروني، نشـرة الهجرة القسـرية، ٢٠١٧، متوفّر عبر الرابط التالـي: https://www.fmreview.org/ar/middle-east. [آخر زيارة للرابط في ٢٠ نيســان/أبريل ٢٠٢٠].

٣٥ فيونا أدامسون وجيراسيموس تسوراباس، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٩.

٣٦ غيدو دوريغو ووالدو توبلب، "قوانين الهجرة، الدفع والجـذب" "Annals of the Association of الدفع والجـذب" (١-١١.

من خلال فوارق الأجور. ٣٠ على هذا النحو، فهي لم تنجح في أساسها في إلقاء الضوء على اندماج المهاجرين في البلدان «النامية»، أو الهجرة من الجنوب إلى الجنوب. ٨٣

بالفعل، ثمّة اختلافات بين بلدان الشمال وبلدان الجنوب يجب النظر فيها من حيث إدارة الهجرة، وشبكات الحوكمة، وإنفاذ الحدود، ونظام حماية الحقوق، والمستوى الرسمي-غير الرسمي، والخلفيات التاريخية المتنوّعة للهجرة. ٩٣ وبما أنَّ واقع المهاجرين واللاجئين يتداخل ويتفاعل مع التحوّلات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية الراهنة التي تحدث في البلدان المُضيفة كما في البلدان المُرسِلة، ٤٠ تبرز الحاجة إلى وضع المهاجرين في سياق الحياة الأوسع في الشرق الأوسط وتركياً. غير أنَّ هـذه المنطقة قـد انضمَّت مؤخِّرًا فقط إلى مروحة أراضى الاختبار التجريبي لمفاهيم ونظريات الهجرة. وغالبًا ما تبقى مساهماتها غير مرئية في المناقشات والخطابات العامّة والدراسات الأكاديميةً العالميـة حـول الهجـرة. وعلـي الرغـم مـن أنَّ هـذا الموضوع يستحقّ بحدّ ذاته مناقشـةً جديـدة، إلّا أنَّ ذلك قد يُعزى ربَّما إلى محدودية تمويل البحث والتدريب في المنطقة، ويبدو أنَّ التمويل من الخـارج مُوجَّه بشـكل عام نحو إعـداد التقاريـر، بدلاً من أن يكون موجّهًا نحو التحليلات المتعمّقة وتطوير النظريات. لذلك، يتمّ استثمار هذا الإصدار الخاصّ تحديـدًا في سبيل تعزيـز الجهود في إنتـاج المعرفة

المحلّبة وتوفير منصّة تبادل للباحثين الناشئين.

في هـذا المنحي، ومـن أجل المسـاهمة في تكوين مفَّاهيم أكثر دقِّة حول مسألة حوكمة الهجرة، ومن أجل طرح النظريات في دراسات الهجرة على طاولة الحوار مع السياقات المحلّية والهجرة بين الجنوب والجنوب، تحدّد خاتمة سعاد عسيران الختامية كيف تتمّ صياغة وضع «اللاجئ» بسبب الخلفيات التاريخية المتنوعة للهجرة وتكوين الدول في الشرق الأوسط وتركيا، وتستكشف الطرق التي يتم من خلالها تصوير وجود المهاجرين واللاجئين على أنّه وجودٌ «مؤقّتُ ودائم في آن معًا». في هذا السياق، تربط بين تعدُّدية التصويلرات التي تمُّ تطويرُها للمهاجرين، ولكنْ الأهمّ من ذلك شروط وجود اللاجئين، وعلاقات سوق العمل الأساسية التي تؤثّر على وجود اللاجئين السوريين. واللافت هناً أنَّ إظهار دمج اللاجئين في الاقتصادات المحلّية كعمالةٍ فائضة يُساهِم في تسليط الضوء على الأسُس الاقتصادية لسياسات الهجرة واللجوء. في ضوء ذلك، تُجادِل الكاتبة مُعتبرةً أنَّ وجود اللاجئينَ السوريين في بلدان الشرق الأوسط وتركيا قد تمَّ تشكيله على أنَّه وجودٌ مؤقّت، مع ربط وجودهم كقوة عاملة غير ثابتة وقابلة للاستغلال.

إذًا، يسعى هذا الإصدار إلى تحدّي نظريات حوكمة الهجرة المُعتمَدة في بلدان الشمال، من خلال استكشاف طبيعة وأدوار وقيود الجهات الفاعلة

٣٧ تماشيًا مع اتّباع نهج اقتصادي نيوكلاسيكي: لويس آرثر، "التنمية الاقتصادية مع إمدادات غير معدودة من العمالة" "Economic development with unlimited supplies of labor" كلّية مانشستر للدراسات الاقتصادية والاجتماعية، ١٩٥٤، العدد ٢٠، ص. ١٩٦٩، غوستاف رانيس وجون فاي. "نظرية التنمية الاقتصادية" "A theory of economic development"، صحيفة الاستعراض الاقتصادي الأميركي هاريس ومايكل تودارو، ١٩٦١، العدد ٥١، ص. ٥٣٣-١٥٥؛ جون هاريس ومايكل تودارو، "الهجرة والبطالة والتنمية: تعليل من قطاعين" "Migration, unemployment, and development: A two-sector analysis"، صحيفة الاستعراض الاقتصادي الأميركي ١٩٦٨، «American Economic Review»، مدينة الاستعراض الاقتصادي الأميركي ١٤٢٠-١٤٢.

۳۸ ستيفاني ناويـن، "اتّجاهـات جديـدة لأبحاث الهجـرة فـي بلـدان الجنــوب" "New Directions for Research on Migration in التجاهـات جديـدة لأبحاث الهجـرة فـي بلـدان الجنـوب" "The Global South ، العــدد ٤٦ (٣)، ص. ١٦٨-١٦٨، العــدد ٤٦ (٣)، ص. ١٦٨-١٦٨

٣٩ ستيفاني ناوين، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٦.

٤٠ سـتيفن كاسـلز، ديريا أوزكول، وماغدالينا أرياس كوباس (تعريـر)، التعويل الاجتماعي والهجرة: التجـارب الوطنية والمحلّية فـي كوريا الجنوبيـة وتركيـا والمكسـيك وأسـتراليا Social Transformation and Migration: National and Local Experiences in South لنـدن، بالغرايف ماكميـلان – المملكة المتّعدة، ٢٠١٥.

المعنية، والطابع «التنازُلي» للمبادرات (من القمّة إلى القاعدة)، وديناميكيات القوّة الكامنة وراءها، والتمكين المتولّد على جميع المستويات، مع إيلاء اهتمام خاصّ إلى السياقات المحلّية في الشرق الأوسط وتركيا. على هذا النحو، يؤكّد الإصدار على أهمية إنتاج المعرفة المرتبطة بالسياق بالمحلّي، والتي تستند إلى هذه السياقات المحلّية، مع التركيز بصورة خاصّة على المبادرات الشعبية وتلك التي تنطلق من القاعدة إلى القمّة.

#### قائمة المراحع

مــاري نويــل أبــي ياغي، ليا يمّين وأمريشــا جاغارناثســينغ، «المجتمع المدنــي في لبنان: فــخَ التنفيذ»، بوّابــة المعرفة للمجتمع المدنى، بيروت، دعــم لبنان، ٢٠١٩.

فيونا أدامسـون وجيراسـيموس تسـوراباس، «حالة الهجرة في بلدان الجنوب: نمـاذج التجنيس والنماذج الإنمائيــة والنيوليبرالية "The Migration State in the Global South: Nationalizing, Developmental, and Neoliberal Models of Migration (الهجـرة الدوليــة Annagement)، ٢٠١٩، المتعربة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة الدوليــة ال

جـوي أجيـر، الإيمـان، العلمانيـة، والانخراط في العمل الإنسـاني: العثـور على مـكانٍ للدين في دعـم المجتمعـات النازحة, Secularism, and Humanitarian Engagement: Finding the Place of Religion in the Support of Displaced Communities، نيويـورك، بالغرايـف ماكميلان، ٢٠١٥.

موريتــز ألتينريــد، مانويــلا بوجادزيجيــف، ليف هوفلر، ســاندرو ميــزادرا وميرا واليس، "مســاحات الحدود اللوجســتية: السياســة "Logistical Borderscapes: Politics and Mediation of Mobile Labour" ما المتنقّلة في ألمانيا بعد صـــف الهجــرة" (20 المجافئة (20 المحدد 117 عــدد 117 (2)، ص. 213-191. "in Germany after the 'Summer of Migration" محيفــة (20 المحدد 117 عــدد 117 عــدد 117)، ص. 213-191.

لويـس آرثـر، «التنميــة الاقتصادية مع إمــدادات غير محــدودة مــن العمالــة» Economic development with unlimited supplies" "rof labor" كلّـــة مانشســـتر للدراســات الاقتصادــة والاحتماعــة، ١٩٥٤، العــد ٢٢، ص. ١٣٩.

إيـان بايتش وماثيو فليندرز، «الموضوعات والمســائل فــي الحوكمة المتعدّدة المســتويات» Themes and Issues in Multi-Level Governance"، أكســفورد: "Governance"، فــي: إيــان بايتــش وماثيــو فلينــدرز (تحريــر)، الحوكمــة المتعــدّدة المســتويات Multi-level Governance، أكســفورد: منشــورات جامعة أكســفورد، ٢٠٠٥.

أليكسـاندر بيتـس، «مقدّمة: حوكمة الهجـرة العالميــة» "Introduction: Global Migration Governance"، في: أليكسـاندر بيتس (تحريــر) حوكمة الهجرة العالمية Global Migration Governance، أكسـفورد، منشــورات جامعة أكســفورد، 2011.

جاغديـش بهاغواتـي، «الحدود خــارج نطاق الســيطرة» "Borders Beyond Control"، الشــؤون الخارجيــة، Foreign Affairs، مجلس ١/borders-beyond-- • ١-https://www.foreignaffairs.com/articles/٢٠٠٣. متوفّر عبــر الرابـط التالــي: ٢٠٢٧). والكلاقــات الخارجيــة، ٢٠٠٣ نيســان/أبريل ٢٠٢٠].

ديتيس برودرز وغودفرايد إنغبيرسن، «الصراع ضدّ الهجرة غير القانونية - سياسات التعريف والاستراتيجيات المضادّة للمهاجرين» "The Fight Against Illegal Migration – Identification Policies and Immigrants' Counterstrategies"، صحيفة عالم السلوك الأميركي 3.۲۰۰۲، العدد ۵۰ (۱۲)، ص. ۲۰۹-۵۹۲.

ستيفين كاسان، «لماذا تفشل سياسات الهجرة» "Why Migration Policies Fail"، الدراسات الإثنية والعرقية Ethnic and Racial "، الدراسات الإثنية والعرقية (۲۰۵ – ۳۲۷).

ستيفن كاسلز، ديريا أوزكـول، وماغدالينا أرياس كوبـاس (تعريـر)، التعويل الاجتماعـي والهجرة: التجـارب الوطنيــة والمحلّية فـي كوريا الجنوبيــة وتركيــا والمكســيك وأســتراليا Social Transformation and Migration: National and Local Experiences in South لنــدن، بالغرايــف ماكميــلان – المملكــة المتّحدة، ٢٠١٥.

ماثياس زايـكا وموغنس هوبولث. «هل تُسـاهِم السياســات المتشــدّة المتعلّقــة باللجوء والتأشـيرات في تعزيــز الهجرة غير الهجرة غير النظاميــة إلــي أوروبــا؟» "Do Restrictive Asylum and Visa Policies Increase Irregular Migration into Europe?"، سياســة الاتّحــاد الأوروبــي 345-65. (2)، ص. 345-65.

نيكـولاس دي جينوفا، «الموضـوع الميـؤوس منـه: اسـتقلالية الهجـرة ومـأزق الهجـرة الوافـدة إلى الولايـات المتحـدة» "The «ميكلودي الميكلودي أندرياس أوبربرانتاتشر، أندري سيكلودي أندرياس أوبربرانتاتشر، أندري سيكلودي (تحريـر) الذاتيـة في النظريـة السياسـية والممارسـات المعاصـرة Jicorrigible Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices بالغرايـف ماكميلان، لنـدن، ٢٠١٦.

نيكولاس دي جينوفا، عمل الحدود: العرق، والمسـاحة، و»عدم المشـروعية» في شـيكاغو المكسيكية :Working the Boundaries Race, Space, and "Illegality" in Mexican Chicago، دورهام، نورث كارولاينا، منشورات جامعة ديوك، ٢٠٠٥.

غيدو دوريغو ووالدو توبلر، «قوانيـن الهجـرة، الدفـع والجـذب» "Push-Pull Migration Laws"، «قوانيـن الهجـرة، الدفـع والجـذب» "Annals of the Association of ، "Push-Pull Migration Laws" ، العـد ۱۹۸۳، العـد ۷۲ (۱)، ص. ۱-۱۱.

"Official response to the "خريـم المفتي، «الردّ الرسـمي على أزمة اللاجئين السـوريين في لبنان، سياسـة اللا سياسـة الكارثيـة» "Official response to the (شياصة) «الردّي، بيروت، دعم لبنان، 2014. "Syrian refugee crisis in Lebanon, the disastrous policy of no-policy" وأبـة المعرفـة للمجتمـع المدنى، بيروت، دعم لبنان، 2014.

نشرة الهجرة القسرية، «التهجير في الشرق الأوسط»، موقع إلكتروني، نشرة الهجرة القسرية، ٢٠١٧، متوفّر عبر الرابط التالي: https://www.fmreview.org/ar/middle-east. [آخر زيارة للرابط في ٢٠ نيسان/أبريل ٢٠٢٠].

"Migration as a Site of «الهجرة كبؤرة للصراع السياسي. تقييم شبكة تضامن المهاجرين في اسطنبول» Movements. Journal for Critical Migration and ،Political Struggle. An Evaluation of the Istanbul Migrant Solidarity Network" العدد ۱۳۲۰)، ص. ۱۳۲۰–۱۳۲۰.

ميريلي غرينـدل، «إعـادة النظـر فـي الحوكمـة الرشـيدة بمـا فيـه الكفايـة» "Good Enough Governance Revisited"، صحيفة سياســات التنميـة We-oow ، ۲۰۰۲ ، ۲۰ ، ۲۰ (۵) ، ص. ۵۳۳-۰۷.

هايـن دي هـاس، سـتيفين كاسـلز ومـارك ميللـر، عصر الهجـرة: الحـركات السـكّانية الدولية فـي العالـم المعاصـر The Age of مسـلز ومـارك ميللـر، عصر الهجـرة: الحـركات السـكّانية الدولية فـي العالـم المعاصــة، ٢٠٢٠ نيويـورك، منشــورات ذا غيلفورد، الطبعة السادســة، ٢٠٢٠ [نُشِــرَ لأوَّل مرّة في العـام ١٩٩٣].

جـون هاريس ومايكل تودارو، «الهجرة والبطالة والتنمية: تحليل من قطاعيّـن» .Migration, unemployment, and development: «A two-sector analysis» صحيفة الاستعراض الاقتصادي الأميركي A two-sector analysis، العدد ٦٠، ص. ١٤٢-١٢٦.

سابين هيس، "عبور العدود كفعل مقاومة: استقلالية الهجرة كتدخّل نظري في دراسات الحدود" Border Crossing as Act of" (Resistance: The Autonomy of Migration as Theoretical Intervention into Border Studies، في: مارتيـن بوتلـر، بول ميشــيريل، وليا برينينغمييــر (تحريـر)، المقاومة: الموضوعات، التصــوّرات، السـياقات Resistance: Subjects, Representations, Contexts، بييليفيلد: ترانسك بـت فبرلاغ، ٢٠١٧، ص. ٨٧-١٠٠٠

جايمـز هولَيفيلد، «دولة الهجرة الناشــئة» "The Emerging Migration State"، صحيفة الهجرة الدوليــة 147-70، ص. ١٩١٢- ١٨٠٥ من ١٩١٢- ١٩٠٥.

جايمــز هولّيفيلــد، فيليــب مارتــن، تايكيوكي تســودا وواين كورنيليــوس (تحريــر)، التحكُّم بالهجــرة الوافدة: منظــورٌ عالمي -Con trolling Immigration: A Global Perspective، ســتانفورد، منشــورات جامعة ســتانفورد، ٢٠٠٤.

روبـرت كلوزوويتز، "مشـكلة الحوكمة السـيّئة كعاملٍ مُحـدّد لخلل الدولة في أفريقيــا جنوب الصحراء الكبـرى" The Problem of "روبـرت كلوزوويتز، "مشـكلة الحوكمة السـيّئة كعاملٍ مُحـدّد لخلل الدولة في أفريقيــا جنوب الصحراء الكبـرى" Bad Governance as a Determinant of State Dysfunctionality in Sub-Saharan Africa."

دعــم لبنــان، «الإجــراءات المنظّمــة غير النظاميــة وآليات السمســرة والأوضــاع غير القانونيــة. تأثير سياســات الدولــة اللبنانية فـــ حيــاة اللاجئين الســوريين اليوميــة»، بوّابــة المعرفة للمجتمــع المدنى، بيــروت، دعم لبنــان، ٢٠١٦.

دوغلاس ماسّي وكارين برين، "التبعات غير المقصودة للسياسـة المتعلّقـة بالهجرة الوافـدة إلـى الولايات المتّعدة: شـرح "Unintended consequences of US immigration policy: Explaining the post-1965 من أميـركا اللاتينيـة" 1965-1965 والتنميـة surge from Latin America"، صحيفـة اسـتعراض السـگان والتنميـة Population and Development Review، محيفـة اسـتعراض السـگان والتنميـة

جميـل معـوّض، وهانيس بومـانّ. «وين الدولـة؟: تحديد موقـع الدولة اللبنانيـة في النظريـة الاجتماعيـة» ::Wayn Al-Dawla? "Locating the Lebanese State in Social Theory. صحيفـة الدراســات العربيــة ٢٠١٧، Arab Studies Journal، العــدد ١٥٢٥)، ٢٠١٧، العــدد ١٥٠٥. ص . ٦٦ - ٩٠.

جويـل ميغـدال، المجتمعـات القويّــة والــدول الضعيفــة: العلاقـات بيــن الدولــة والمجتمع وقــدرات الــدول في العالــم الثالث Strong Societies and Weak States: State-Society Relations and State Capabilities in the Third World، برينستون: منشورات جامعة برينستون، 1988.

يانٌ مولييه بوتانغ، "Europa, Autonomie der Migration, Biopolitis" في: ماريان بيبر، ثوماس آتزيرت، سرهات كاراكايالي، وفاسيليس تسيانوس، كامبوس فيرلاغ، Empire und die biopolitische Wende: Die internationale Diskussion im Anschluss an نا ۲۰۰۲، ص. ۱۹۹۹، ۲۰۰۲، ص. ۱۹۹۹، ۲۰۰۵،

"New Directions for Research on Migration in the «ستيفاني ناويـن، «اتّجاهـات جديدة لأبحـاث الهجـرة فـي بلـدان الجنـوب "Global South"، العـدد ٤٦ (٣)، ص. ١٦٨-١٦٨، العـدد ٤٦ (٣)، ص. ١٦٨-١٦٨، العـدد ٤٦ (٣)، ص. ١٦٨-١٦٨،

Escape Routes: Control and Subversion in the Twenty-First ديميتريس بابادوبولوس، نيام ستيفونسون وفاسيليس تسيانوس مسارات الهــروب: التحكّم والتخريب في القرن الحادي والعشــرين، لندن؛ آن أربور، MI)، منشــورات بلوتو، 2008.

أنطوان بيكو، نـزع الطابع السياسـي للهجرة. سـرديات العوكمــة العالميــة والهجــرة الدوليــة Depoliticising Migration. Global Governance and International Migration Narratives، هامبشــاير، بالغرايــف، ٢٠١٥.

هيشر را، هويــات الدولة وتجانُــس الشــعوب State Identities and the Homogenisation of Peoples، كامبريدج، منشــورات جامعة كامبريدج، ٢٠٠٢.

غوستاف رانيس وجون فاي. «نظرية التنمية الاقتصادية» "A theory of economic development"، صحيفة الاستعراض الاقتصادي الأميركي ۱۹۲۱، American Economic Review العدد ٥١، ص. ٥٣٣-٥٩٥.

صبيح صبيح، «مشاريع التنمية المشتركة في فلسطين: نشر الخطاب النيوليبرالي وتطبيع الهيمنـــة" "Les projets collectifs" "ide développement en Palestine : Diffusion de la vulgate néolibérale et normalisation de la domination، بوّابـــة المعرفـــة للمجتمـــع المدنـــى، بيروت، دعــم لبنان، 2018.

ميشـيل-رولف ترويلـو، «أنثروبولوجيـا الدولة فـي عصـر العولمـة» "The anthropology of the state in the age of globalization". الأنثروبولوجيـا الراهنــة Current Anthropology، ٢٠٠١، العدد ٤٢، ص. ١٢٥.

المفوّضيــة الســامية للأمم المتّحدة لشــؤون اللاجئين، أرقــام ومعلومات، موقع إلكترونــي، ١٩ حزيران/يونيــو ٢٠١٩، متوفّر عبر الرابـط التالــي: https://www.unhcr.org/ar/4be7cc27207.html [آخر زيارة للرابط فــي ٢٠ آذار/مارس ٢٠٢٠].

دارشان فينيسواران، الأرض والهجرة وتطوُّر النظام الدولي Territory, Migration and the Evolution of the International System، لنـدن: بالغرايف ماكميلان، 2013.

كيتيث والتن، نظرية السياسة الدولية Theory of International Politics، ريدينغ، ماساتشوستس، أديسون-ويبلي، ١٩٧٩، ص. ١٤١١-١٤.

# تعرّف إلى المحرّرين

# أمريشا جاغارناثسينغ

انضمّـت إلى جامعة أمسـتردام الحـرّة (كلّية العلوم الاجتماعية، علوم التنظيم) في العام ٢٠٢٠، بعد عملها مع مركز دعم لبنان. تستند أبحاثها بشكل رئيسي إلى تحليل الآثار الاجتماعية للهجرة وحوكمة اللجوء في لبنان، ولا سيّما في ضوء أزمة اللاجئين السوريين. ويتطرّق بحثها على وجه الخصوص إلى دور منظّمات المجتمع المدنى في حوكمة الهجرة، والتفاعل بين الجهات الوطنية والدولية الذي يرسم معالم التدخّلات الإنسانية، إلى جانب العمل الناشط والفعّال في أوساط اللاجئين. تشمل المنشورات المتّصلة بهذه القضايا ":Lebanon's Border Regime Fluid Rigidity, Foreign Interference and Hybrid Security Assemblages" (مشروع ريسبوند: أفق ۲۰۲۰، ۲۰۱۹)، "المجتمع المدنى في لبنان: فخّ التنفيذ" (بالاشتراك مع م.ن. أبي ياغي ول. يمّين، مرصد الفضاء المدني في العالم العربي، ٢٠١٩)، و"الإجراءات المنظّمة غيرٌ النَّظامية وآليات السمسرة والأوضاع غير القانونية. تأثير سياسات الدولة اللبنانية في حياة اللاجئين السوريين اليومية" (بالاشتراك مع م. يونس وم.ن. أبي ياغي، بوّابة المعرفة للمجتمع المدني، ٢٠١٦). حازت أمريشا على شهادتَىْ البكالوريوس والماجستير من جامعة أمستردام في هولندا.

#### ميسم نمر

هي مختصّة في علم الاجتماع وتعمل في مجالات الهجرة، والتعليم، واللغة، وانعدام المساواة الاجتماعية والقائمة على النوع الاجتماعي. أنجزت نمر أعمالًا في جامعة كوتش في اسطنبول، تمحورت حول دمج اللاجئين السوريين الشباب في تركيا. وبصفتها مُشاركة في برنامج ميركاتور - مركز اسطنبول للسياسات (IPC) في جامعة سابانجي، وحائزة على منحة ابتدائية لمدّة سنة من جامعة کوتش، توسّعت نمر فی استکشاف دور تعلیم اللغة في إدماج اللاجئين السوريين في تركيا. وفي أطروحتها للدكتوراه في جامعة باريس سأكلاي (حيث نالت شهادة الدكتوراه في تمّوز/يوليو ٢٠١٦)، تناولت آليات الانتقاء الاجتماعي والثقافي التي تُفسّر انعدام المساواة في الوصول إلى التعليه العالى في لبنان. وقد نُشـرت أعمالهـا في مجـلّات أكاديميـة إقليمية ودولية، بينها Gender and Education، Third World Quarterly: Sociological Research Online: International Studies in Sociology of Education، إلى جانب مجلَّة إضافات، وCivil Society Review، وNew Middle East Studies. وتحمل نمر شهادة ماجستير في العلوم من كلّيـة لنـدن للاقتصـاد وشـهادة بكالوريوس من الجامعة الأميركية في بيروت.

# تعرّف إلى المؤلّفين

# میت إدیث لوندسفرید ستیندیفاد

هي مرشّعة لنيل الدكتوراه في علوم الاجتماع من جامعة لايسيستر. تشمل منشوراتها الأخيرة "Speaking Back to a World of Checkpoints: Oral History as a Decolonizing Tool in the Study of Palestinian Refugees from Syria in Lebanon" (۲۰۱۷). وفـی حیــن رکّــزت أبحاثها السابقة على تجارب اللاجئين الفلسطينيين من سوريا الذين صدّتهم السلطات الحدودية، فإنَّ أعمالها الحالية تتمحور حول إعادة صياغة التاريخ الشفهي، كوسيلةٍ نسوية متعدّدة الأوجه ومناهضة للاستعمار لتوثيق التجارب العابرة للأجيال للنساء الفلسـطينيات اللواتي وُلـدن في سـوريا، والنازحات داخل سوريا أو خارجُها. تحملُ أطروحتها العنوان التالي: Grandmother, Mothers, and Daughters as Narrators of History: The Case of Palestinian Women Born in Syria (مرتقب، ۲۰۲۱). وهي تستعرض الأساليب المختلفة التي تستجيب المرأة الفلسطينية من خلالها إلى العنف المستمرّ في سوريا، والإخلاء من فلسطين التاريخية، والانفصال القسري، وانعدام الجنسية القائم على النوع الاجتماعي.

# عدنان کایی

هـ و طالب دراسات عليا في علـ وم الاجتمـاع في جامعـة البسـفور. اكتسـب خبـرةً في العمـل في منظّمـة دولية للّاجئين في العـام ٢٠١٨. ويركّز بحثه الأخيـر في الدراسـات العليا علـى التجـارب اليومية للمهاجريـن السـوريين الأكراد في الأحياء الهامشـية لمدينة اسطنبول. يحمل شهادة بكالوريوس مزدوجة في التاريخ وعلـ وم الاجتمـاع من جامعة البسـفور.

## سايغون غوكاريكسل

هو أستاذ مساعد في علوم الاجتماع في جامعة البسفور. يتناول بحثه الحالي الأنثروبولوجيا القانونية والسياسية لحقوق الإنسان، وتصفية الحساب مع التركيز والسياسية لحقوق الإنسان، وتصفية الحساب مع التركيز الماضي الشيوعي في أوروبا الشرقية، مع التركيز على مواضيع الذاكرة والعمالة والعنف والسيادة. وتممل أحدث منشوراته: "Gapitalist Democracy and the Spectacles of Justice and Violence in Poland's capitalist Democracy (دراسات مقارنة في المجتمع والتاريخ، كانون الثاني/يناير ٢٠١٩)، و(بالاشتراك مع South Atlantic أوموت توريم) "Politics in Post-Coup Turkey Neither" (صحيفة Quarterly Teleologies nor 'Feeble Cries': Revolutionary Politics "and Neoliberalism in Time and Space (صحيفة نادر/مارس ۲۰۱۸)، (تذار/مارس ۲۰۱۸).

### لویس تیرنر

هـو باحث أوّل فـي معهـد أرنولد بيرغشتراسسـر في فرايبورغ، ألمانيا. يركّز بحثه على الاستجابة الإنسانية للَّاجئين السوريين في الشرق الأوسط، ولا سيِّما في الأردن. ويستعرض مسائل النوع الاجتماعي (وخُصوصًا الرجال والذكورية)، والعرق والعمل وأسواق العمل والمخيّمات. يحمل تيرنر شهادة دكتوراه في السياسة والعلاقات الدولية من كلّية الدراسات الشرقية والأفريقية في جامعة لندن، وقد برزت أعماله في العديد من المجلّات بما في ذلك Forced International Feminist Journal 6 Migration Review Review of 4 Mediterranean Politics of Politics International Studies. فازَ بجائزة شيرين م. راي للأطروحات للعام ٢٠١٩ عن فئة العلاقات الدولية، التي تقدّمها رابطة الدراسات السياسية، وجائزة مايكل نيكولسون للأطروحات للعام ٢٠١٩، التي تقدّمها الرابطة البريطانية للدراسات الدولية.

#### مايكل قبلان

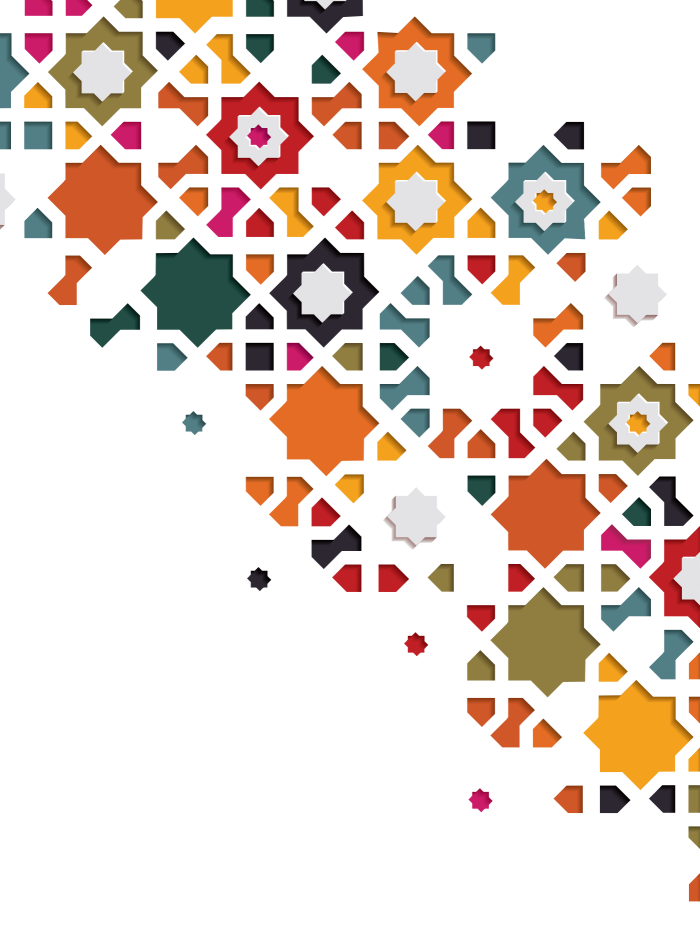
هو طالب دكتوراه في قسم الأنثروبولوجيا في جامعة جورج واشنطن، في واشنطن العاصمة. أجري مايكل، بدعم من معهد دراسات الشرق الأوسط، عملًا ميدانيًا إثنوغرافيًا في المجتمعات المحلّية الإسلامية في السطنبول، تركيا، خلال صيف العام ٢٠١٩. تشمل اهتماماته البحثية الإصلاح الإسلامي وحركات الإحياء الإسلامية، واللاجئين والهجرة، والخطابات والممارسات الإنسانية ما بعد الاستعمار. قبل انضمامه إلى جامعة جورج واشنطن، أكملَ مايكل البكالوريوس في التاريخ في الكلّية الجديدة في مدينة نيويورك، كما حازَ على شهادة ماجستير في دراسات الإسلام والشرق الأدنى من جامعة واشنطن في سانت لويس. وعملَ لعدّة سنوات كصحفي، حيث تناولت تقاريره بشكلٍ رئيسي مواضيع الدين والنزاع والهجرة وحقوق الإنسان في الشرق الأوسط.

إعادة النظر في العمل الإنساني من العمل الإنساني من القمة إلى القاعدة: الأدوار والقيود في شبكات التضامن والتدخُّلات على المستوى المحلّي

كشف خفايا تاريخ النزوح: اللجوء المُطوَّل للأكراد السوريين في اسطنبول عدنان كايي وسايغون غوكاريكسل ٢٦

اللاجئون السوريون الرجال في مخيّم الزعتري: العمل الإنساني، وصفات الذكورة، و«مواطن الضعف» ص. ٤٢ لويس تيرنر

ما وراء الإغاثة الإنسانية: الشبكات الاجتماعية ودور الهوية المشتركة في تعزيز حسّ الانتماء لـدى اللاجئيـن ودعمهم في تركيا ص. ٨٤ مايكل قبلان



كشف خفايا تاريخ النزوح: اللجوء المُطوَّل للأكراد السوريين في اسطنبول عدنان كايي وسايغون غوكاريكسل

الكلمات الرئيسية: النزوح القسري، سرديات الهجرة، الأكراد السوريون، المساحة الحضرية، تركيا، الحدود.

# الملخّص

يُلقى هذا المقال نظرةً ناقدة على مسألة حوكمة اللجوء في تركيا، مُستعرضًا النضالات والتطلّعات والرغبات التواقة اليومية للمهاجرين السوريين الأكراد الذي يقطنون حيّ ديمير كابي، داخل مدينة اسطنبول. يهدف المقال إلى رسم صورةٍ مقتضبة لحركة النزوح الكردية بأوجهها الجغرافية التى تتعدّى حدود الدولة القومية، مُسلِّطًا الضوء على التأثير الكبير الذي تُخلّفه الفوارق الاجتماعية والتراتبيات الطبقية والجندرية والعرقية في تجارب المجموعات المُقيمـة فـي هـذا الحيّ. يسـتند هذا العمل إلى بحثٍ ميداني إثنوغرافي، ينطوي على مشاهداتٍ مباشرة ومحادثات، إلى جانب ٢٥ مقابلة معمّقة شبه مُنظّمة مع عددٍ من المهاجرين الأكراد. ويُعتبَر هـذا البحـث الإثنوغرافي السياقيّ واعدًا بشكل خاص، لفهم الحياة اليومية للمهاجرين وتاريخ نزوحهم وهجرتهم بمراحله المختلفة، سواء داخـل حـدود الدولة الواحـدة أو عبر الحـدود. ولا بدَّ من التنويه بأنَّ هذا التاريخ ليسَ ماضيًا غابرًا، بل هو تاريخٌ تتكشَّـف طيّاتُه في زمننــا الحاضر، في إطار التراتبيات الاجتماعية الحالية وفي خضم الأزمات المستمرَّة في سوريا والعراق، التي تؤثّـرُ تأثيرًا بالغًا على مشاعر وتوقّعات وذكريات الشعب الكردي الماكث حاليًا في ديمير كابي. في كلّ مسار حياةً يصفُه هذا المقالُ بإيجاز، ترتسهُ معالمَ كفاح مرير من أجل بناءِ حياةٍ مستقرّة وغنيّة نسبيًا، في ظلّ الظروف المتردية التي تفرضها الأزمات المتواصلة والرأسمالية النبو لبيرالية الاستبدادية.

#### المقدّمة

غالبًا ما تتمّ الإشادة بتركيا باعتبارها البلد الذي يستضيف أكبرَ عددٍ من اللاجئين في العالم، حيث تضمّ في كنفِها أكثر من ٣,٥ مليون لاجئ سوري. ومن بين جميع المُدُن التركية، تحتضن اسطنبول أعلى نسبة من اللاجئين السوريين الذين يُناهِز عددُهم ٢٠٠ ألف لاجئ. غير أنَّ هذه الأرقام تشمل اللاجئين «المُسجَّلين» فقط، ولا تتضمّن المهاجرين من البلدان الأخرى على غرار العراق وأفغانستان. لكنَّ العدد الهائل للمهاجرين السوريين لا يُترجَم ببساطة في ظهورهم العامّ ومشاركتهم الفاعلة في الحياة السياسية للمدينة أو البلد. فإذ يُقيم معظم المهاجرين السوريين في الأحياء المنخفضة الدخل في السطنبول، غالبًا ما يتمّ إقصاؤهم عن باقي المدينة، ما يضعهم في وضعٍ ضعيف على وجه التحديد، السطنبول، غالبًا ما يتم إقصاؤهم عن باقي المدينة، اليوليبرالية الاستبدادية والسياسات الأمنية القومية.

تميل منظّمات المجتمع المدني، التي تتعاون بشكلٍ وثيقٍ مع الدولة، إلى تعزيز حالة الضعف والتهميش التي يُعانيها المهاجرون السوريون. تعتمد هذه المنظّمات والوكالات الحكومية لغة الميدان الإنساني أو تلك الخاصَّة بالعثمانية الحديثة، فتنظر إلى المهاجرين السوريين بوصفهم «ضيوفًا»، ما يدفع بها إلى بناءِ علاقةٍ هرمية مع المهاجرين. وفي هذه العلاقة، يُعَدّ المهاجرون بشكلٍ رئيسي بمثابة ضحايا بعاجة للعماية أو الإنقاذ، أو مجرّد مُستفيدين من خدمات «حُسن الضيافة»، والمقصودُ بذلك الخدمات الاجتماعية الخاصّة المرصودة لهم. في العاليّين، يتمّ تصوير اللاجئين إلى حدِّ كبير على أنّهم أشخاص غير فاعلين، من المفترض أن يكونَ وجودُهم في تركيا مؤقّتًا، ولا ينتمون إلى نظام الحكم الوطني. التالي، لا تُشكّل حياتهم وتطلّعاتهم وعواطفهم اعتباراتٍ مهمّة، بل تقتصر الاعتبارات المهمّة على أعدادهم المطلقة والمعلومات الإحصائية التي تجمعها الوكالات الحكومية من أجل «إدارتهم» بمزيدٍ من الكفاءة والسرعة، عن طريق السياسات التنازلية من الأعلى إلى الأسفل، وعبر مختلف مشاريع «الإدماج»، أو الاستيعاب، أو الترحيل.

يُجري هذا المقال تعليلًا ناقدًا حول هذا النوع من حوكمة اللجوء، مُستعرِضًا النضالات والتطلّعات والرغبات التؤاقة اليومية للمهاجرين السوريين المُقيمين في حيّ ديمير كابي، داخل مدينة اسطنبول. ويُخفي هذا التركيز الإثنوغرافي على الحياة اليومية العضرية في ديمير كابي، بعضَ المفاجآت في طيّاته. فعندما شرعنا في البحث، أدركنا أنَّ ديمير كابي تجمع في الواقع بين المهاجرين الأكراد من عفرين في عند ما غرب سوريا، وأكراد محافظة بدليس في كردستان تركيا، الذين تمّ تهجيرهم قسريًا في التسعينيات نتيجة اشتداد الحرب بين الدولة التركية وحزب العمّال الكردستاني. وينتقل تركيزنا الإثنوغرافي تدريجيًا للبحث في اللقاء «غير المتوقّع» بين هذه المجموعات الكردية المهاجرة المختلفة،

١ ديديـم دانيـش وديـلارا نزلـي، «تحالفٌ وفـيّ بين المجتمـع المدني والدولـة: الجهات الفاعلـة والآليات لاسـتيعاب اللاجئين السـوريين في اسـطنبول، "صحيفة الهجرة الدوليـة، 2018 ، المجلّـد/٢٥(٧)، ص. ١٤٣ – ١٥٧.

٢ المرجع نفسه

٣ منطقة عفرين هي أحد المعاقبل الكردية الثلاثة الرئيسية في سوريا، إلى جانب كوباني (عين العرب) والجزيرة. تُعرَف تاريخيًا بإسم جبل الأكراد، وهو إسمٌ يعودُ إلى الزمن العثماني. أمّا Çiyayê Kurmênc فهي الترجمة الكردية الحرفية وهو الإسم الشائع الذي يطلقه سكّان عفرين على المنطقة. تُعتبَر عفرين البلدة الرئيسية في المنطقة المؤلّفة من ٣٦٠ إلى ٣٦٦ بلدةً. في هذا العمل، نستخدم الأسماء الكردية التي يستعملها المشاركون في البحث للدلالة على هذه الأماكن. كذلك، استُخدِمَت اللاحقة الكردية "-" في أواخر أسماء المُدُن باللغة الانكليزية (مثلاً: Efrînî (عفريني) وBitlîsî (بدليسي)) للدلالة على مكان إقامة الأشخاص وأصلهم.

التي لطالما شرذمتها الحدود الإقليمية السيادية للدولتَيْن القوميتَيْن التركية والسورية. وأدركنا أنَّ خلفَ مشكلة اللجوء المزعومة التي تبدو «حديثة العهد»، ثمّة تاريخُ طويل من النزوح والتجريد، اختبرَه الشعب الكردي داخل حدود الدولة القومية الواحدة وعبر الحدود في الشرق الأوسط. فبعد عقودٍ من الفصل الذي أقامته تلك الحدود، كيف استطاعت هذه المجموعات الكردية أن تَجِدَ ما يجمع بينها في الفضاء الحضري المحدّد في ديمير كابي؟ ما هي التحدّيات والاحتمالات التي تكتنف هذا اللقاء؟ كيف تجلّت الفوارق الاجتماعية والتراتبيات الطبقية والجندرية والدينية في علاقاتهم الاجتماعية وحياتهم اليومية؟ وكيف تؤثّر الدولة التركية ومنظّمات المجتمع المدني على هذه العلاقات؟

من أجل سبر هذه الأسئلة، نقترح أوّلًا النظر في التصنيفات الجامعة، على غرار «المهاجرين السوريين»، التبي تخفي الفوارق الاجتماعية أو أوجه عدم المساواة القائمة على الطبقة والنوع الاجتماعي والعرق والدين، والتي تُحدِث انقسامًا بين المهاجرين وترسم حدود العوالم الاجتماعية التي يعيشون ضمنها في تركياً. في المقام الثاني، يتضمّن هذا المقال تقييمًا ناقدًا للمقاربات المرتكزة على الدولة القومية المهيمنة على الدراسات حول اللجوء أو الهجرة. فعوضًا عن اعتبار الحدود الإقليمية للدولة القومية عنصرًا طبيعيًا أو مسلِّمًا به، نـرى أنَّه مـن الضـروري التركيز علـي علاقـات القـوي الاجتماعيـة التاريخية الكامنة وراءها. نهدف في دراستنا إلى طرح إشكاليةً حول الحدود الإقليمية للدولة القومية، من خلال تأطير تجربة المهاجرين السوريين الأكراد في التاريخ الطويل لكردستان وجغرافيته. ولا يعني ذلك نكران أهميـة حـدود الـدول القوميـة فـي فصل الشـعوب وتشـكيل هويّتهـم. غيـر أنّنا نحـاول فهم طريقـة تأثير الحـدود علـي اختلافهـا، المادّية والرّمزيـة منها، على الحيـاة اليومية للمهاجرين. وسـنتطرّق إلـي المقاربات الناقدة المماثلة لدراسات اللجوء التي تركّز على الممارسات المرتبطة بالحدود. ٤ وأخيرًا، نعتبر هذا البحث الإثنوغرافي السياقي واعدًا بشكلُ خاصّ لفهم الحياة اليومية للمهاجرين واختبارهم لتاريخ النزوح والهجـرة المتعـدّد الطبقـات، سـواء داخلً الحـدود أو عبرها. ونُشـدّد مـرّة أخرى علـي أنَّ هـذا التاريخ ليس ماضيًـا غابـرًا، بـل هو تاريخٌ تتكشّـف طيّاتُـه في الحاضـر، ضمـن التراتبيـات الاجتماعية الحاليـة وفي خضمّ الأزمـات المسـتمرّة فـي سـوريا والعـراق التـي تؤثّر تأثيـرًا بالغًا في مشـاعر الشـعب الكـردي الماكـث حاليًا في ديمير كابي وتوقّعاته وذكرياته.

يتألّف المقال من قسمَيْن رئيسيَّيْن. يعرض القسم الأوَّل نبذةً موجزة عن تاريخ الهجرة وتاريخ النزوح اللذين يتقاطعان في ديمير كابي. ويستعرض كذلك الملامح الرئيسية لعوكمة اللاجئين التي تقودُها سلطات الدولة التركية. أمّا القسم الثاني من المقال فيقدم لمحةً إثنوغرافية عن حياة بعض المهاجرين الأكراد من سوريا في ديمير كابي. ومن خلال هذه النظرة، نُسلًط الضوء على كيفية ارتباط مجموعتَين كرديتَيْن، أي التي من سوريا والتي من تركيا، ضمن المساحة المحدّدة لهذا الحيّ، إلى جانب التعدّيات التي يواجهونها في مختلف مجالات الحياة، لا سيما العمالة غير النظامية وسوق الإسكان. تؤثّر الفوارق الاجتماعية والتراتبيات الطبقية والجندرية والعرقية إلى حدٍّ كبير في تجارب هاتين المجموعتَيْن، حيث تُكافِحان من أجل كسب العيش وبناء علاقات قوامُها التضامن. وينطوي كلّ مسار من المسارات الحياتية التي نصفها بشكلٍ موجز، على جهدٍ مرير لإرساء حياة مستقرّة وغنية نسبيًا، في ظلّ الظروف المتردّية التي تفرضها الأزمة المستمرّة والرأسمالية النيو ليبرالية الاستبدادية.

.....

ع ساندرو ميـزادرا وبريت نيلسـو، الحـدود كمنهجية، أو تكاثـر العمل، دورهام، منشــورات جامعة ديـوك، ٢٠١٣؛ بريم كومار راجـارام، «اللاجئـون كشــعب فائض: العـرق، والهجـرة، وأنظمة القيمــة الرأســمالية،» الاقتصاد السياســي الجديــد،١٨٠ ٢٠ المجلّد (٥)٢٣)، ص. ٦٢٧ – ٦٣٩.

# اسطنبول، مساحة نزوح متداخل للأكراد

منذ البداية، ساهم نزوح الأكراد في رسم ملامح تاريخ الهجرة القسرية في تركيا، وطريقة إدارة السلطات التركية لها. تعتل اسطنبول مكانةً خاصة في هذا التاريخ. فعلى الرغم من أنَّ تركيا اعتُبِرَت، منذ الستينيات، بلدًا مصدرًا للهجرة، لا سيما هجرة اليد العاملة إلى أوروبا، و إلاّ أنّها تحوَّلت شيئًا فشيئًا إلى «مركز إقليمي يستقبل موجات مستمرّة من الهجرة القسرية». ومؤخّرًا، منذ العام ٢٠١١، باتَتْ تركيا تُشكُّل بلدَ عبور للمهاجرين المتوجّهين إلى أوروبا، علمًا أنّها تُشكُّل فعليًا بلدَ لجوءٍ، لا سيما للاجئين من بلدان الشرق الأوسط. ولعد الأولوحيد الذي شَهِدَ وصولًا أو «تدفّقًا جَمَاعيًا» واسع النطاق للاجئين قبل الحرب الأهلية السورية كان توافُد اللاجئين الأكراد ممّا يُعرَف اليوم بإقليم كردستان-العراق بين العامَيْن المحرب الأهلية السورية كان توافُد اللاجئين المُسجَّلين بحسب كمال كيريشي إلى «نحو نصف مليون». وعقب هذه الأحداث، قامَت تركيا بصياغة القواعد التنظيمية الخاصّة باللجوء عام ١٩٩٤، وجاءَ التوغُّل وعقب العسكري التركي الأخير لمناطق الأكراد في شمال سوريا والعراق ليؤثّر أيضًا في حوكمتها للهجرة، ما العسكري التركي الأخير لمناطق الأكراد في شمال سوريا والعراق ليؤثّر أيضًا في حوكمتها للهجرة، ما تجلّى في الاستخدام المتزايد للتدابير الأمنية وصولًا إلى شنّ «حرب على الهجرة غير النظامية».

لقد تعرَّضَ الشعب الكردي في تركيا للعنف السياسي المُمنهَج وللتجريد والتفقير، منذ تأسيس الجمهورية التركية على الأقل. أمّا في سوريا فلا يختلف وضع الأكراد كثيرًا. في الواقع، اتَّصَفَ تاريخ سوريا، بعد الانتداب الفرنسي، بسياساتٍ حكومية مناهضة للأكراد، وصلَتْ في العام ١٩٦٢ إلى حدّ سلب حقوق المواطنة من ١٢٠ ألف كردي من المُقيمين في منطقة الجزيرة، بحجّة عدم توفُّر أدلّة تُثبِت إقامتهم في البلد منذ ١٩٤٥، ١٠

وفي حين لم تبرز أيّ حوادث عنف مُعلَن، أدَّت سياسة التفقير المُمنهَج للأكراد إلى هجرةٍ (قسرية) - وهي إحدى الوسائل الأكثر استخدامًا من قِبَل الدول لتفكيك عمليات «التمرّد ضدّها» في المنطقة. ويمكن ملاحظة هذا النمط أيضًا لدى السوريين الأكراد الذين تمّ تشريدهم إلى المُدُن الكبرى في سوريا.

على نحو مشابه، تمّ تشريد الأكراد الأتراك بشكلٍ قعلى الرغم من وجود عدد كبير من اللاجئين السوريين في تركيا، تُعتبَر النقاشات العامة حول هذه المسألة محدودة جدًا. فالغالبية العظمى للأشخاص يُعدّون مجرد متفرّجين على سياسات الدولة المصمّمة لإدارة اللاجئين، ما يصعّب بشدّة إقامة علاقات اجتماعية

ستیفین کاسلز، هاین دی هاس ومارك ج. میلر، «زمن الهجرات»، نیویورك، بالغریف ماكمیلان، ۲۰۱٤.

تنجيس كانيفي، «إدارة الهجرة غير النظامية: السوريون في تركيا ودورهم في النقلة النوعية لدراسات الهجرة القسرية،»
 منظورات جديدة بشأن تركيا، ٢٠١٦، المجلد ٥٤، ص. ٩ -٣٢.

لا كمال كريشي، «تركيا: بلد انتقالي من الهجرة الصادرة إلى الهجرة الوافدة»، السياسة المتوشطية،2007 ، المجلّد 12((1، ص. ٩١ - ٩٧؛ دينيـز. ش. سـيرت، «مـن ترجمـة المهارات إلى خفـض القيمة: إلغاء أهليـة المهاجرين في تركيـا، "منظورات جديدة بشـأن تركيا،2016 ، المجلّد ٥٤، ص.117 – 97

۸ کمال کیریشی، المرجع السالف الذکر، ص. ۹۵.

 <sup>9</sup> أنـور غونـاي، «في الحرب والسـلام: تحويل روايات العنف في اسـطنبول الكردية، "أميـركان أنثروبولوجسـت، 2019، المجلّد
 121، ص. 200 – 7079؛ فيلـي ياديرجي، الاقتصاد السياسـي لأكراد تركيا: من الامبراطوريـة العثمانية إلى الجمهورية التركية، كامبريدج، منشورات جامعة كامبريدج، ٢٠١٧.

١٠ سيدا ألتـو، «الطائفيــة فــي الجزيــرة الســورية: المجتمــع والأرض والعنــف فــي ذاكرة الحــرب العالميــة الأولــى والانتداب الفرنســـى،(1939 - 1915) "، أطروحــة دكتــوراه غيــر منشــورة، أوترخــت، جامعة أوترخــت، ٢٠١١.

متبادلة بين المهاجرين السوريين والمجتمع التركي بشكلٍ عام. يسلّط هذا القسم الضوء على بعض العناصر الرئيسية لحوكمة الهجرة التي تقودُها حكومة حزب العدالة والتنمية. وتحمل طريقة الحوكمة هذه تأثيرات خاصّة على الظروف المعيشية للشعب الكردي – أكانوا مواطنين أتراك أم لا - في ديمير كابى، كما هو مُفصَّلٌ في الأقسام التالية.

منذ الخمسينيات وصولًا للعام ٢٠١٣، كانت القوانين أو الأنظمة الخاصة بالمهاجرين واللاجئين في تركيا محصورةً. فغالبًا ما ركَّزَت الدولة بشكلٍ رئيسي على مراقبة هذه المجموعات بواسطة المؤسّسات الأمنية، من دون أن تنخرط مباشرةً في أيِّ أحكام اجتماعية. وبعد العام ٢٠١٣، بدأت حكومة حزب العدالة والتنمية الله بالاهتمام بهذه المسئلة بمزيد من الوضوح والاستباقية. فإلى جانب فرض سيطرتها على الأرض من خلال تعزيز سلطة وزارة الداخلية، اعتمدت الحكومة استراتيجياتٍ «ليبرالية» على الورق في الإطار القانوني لحوكمة اللاجئين. وعلى الرغم من أنَّ هذه سري، نظرًا لحرب مكافحة التمرد في الأقاليم الكردية في تركيا، ما أدّى إلى حرمانهم من سُبُل عيشهم الرئيسية. وفي أوائل التسعينيات، خلال الحرب بين حزب العمّال الكردستاني والجيش التركي، أُجبِر الكثير من الأكراد على لعب دور «حرّاس» في قراهم. أمّا الذين رفضوا ذلك فلم يكن لديهم خيار آخر سوى مغادرة قراهم التي مزّقتها الحرب، والانضمام إلى الطبقة العاملة في المُدُن الكبرى غرب تركيا، لا سيّما اسطنبول. وخلال التسعينيات، تمّ إخلاء حوالي ٢٠٠٠ قرية ومستوطنة ريفية صغيرة. وفي حين تُشير الإحصاءات الرسمية إلى ٢٧٠ ألف نازح، تتراوح الأعداد المعطاة من قِبَل المنظّمات الإنسانية المستقلّة بين مليون وأربعة ملايين شخص. "إذًا، لطالما كانت اسطنبول مدينةً للمهاجرين. علاوةً على ذلك، وخلاقًا لموجات الهجرة هذه بكونها أقلّ دائريةً وأكثر ديمومةً بطبيعتها.

تجدرُ الإشارة إلى أنَّ جميع الأتراك البدليسيين المشاركين في المقابلات في ديمير كابي هم من تلك القرى التي ما زالت مُعرَّضة حتى اليوم لنزاعاتٍ مسلّحة. ومنذ العام ٢٠١٢، «اختارَ» النازحون الأكراد من سوريا أن يعيشوا أيضًا في أحياء اسطنبول التي يهيمن عليها الأكراد، على غرار أسن يورت، وكوجك جكمجة، وباشاكشهر. ومع وصول اللاجئين السوريين الأكراد، أصبحَ ديمير كابي، تمامًا كهذه الأحياء، إحدى أهمّ المساحات الحضرية التي شهدَت «موجات نزوح متداخلة»، حيث تجذّرَ عنفُ الدولة وتلاقّت ذكرياتُ مختلفة. أن

١١ حـزب العدالـة والتنمية هو حزب سياسـي يتولّى الحكم في تركيا منذ العام ٢٠٠٢. تأشَـسَ كـ»حـزب ديمقراطي محافظ»، واكتسَـبَ طابعًـا اسـتبداديًا متزايـدًا تحت القيـادة المركزية المطلقة لرجـب طيب أردوغان. وقد تصاعدت الممارسـات الاسـتبدادية للحكومة بشـكل ملحوظ، لا سـيّما منـذ عام ٢٠١٣، بعد القمـع العنيف لمظاهـرات حديقة غيزي.

١٢ أنور غوناي، المرجع السالف الذكر.

١٤ إيلينــا فديان-قاسـمية،»العلاقات بيــن اللاجئيــن في ســياقات النــزوح المتداخــل، "الصحيفــة الدولية للأبحــاث الحضرية والإقليمي،2016 ، متوفّر عبــر الرابط التالي: -https://www.ijurr.org/wp-content/uploads/2016/11/Refugee-Spotlight-Overlapping Displacement-Fiddian-Qasmiyeh.pdf

<sup>]</sup>آخر زيارة للرابط في 3آب/أغسطس.[2019]

#### حوكمة تركيا للاجئين السوريين

الاستراتيجيات بدَت وكأنّها تتمثّل بوجودٍ متزايدٍ على الأرض وباعتماد سياساتٍ أكثر ليبراليةً في التعامل مع الأشخاص غير المواطنين المُقيمين في البلد، إنّما هناك في الواقع ثغراتُ كبيرة بين «السياسات كما هي مُصمَّمة (النواتج) والسياسات التي تؤثّر فعلًا على الحياة اليومية لكلّ مهاجر ولكلّ لاجئ (النتائج)». ١٥

وأفضلُ مثالٍ على ذلك هو مشاركة اللاجئين في سوق العمل. ففي حين لا تُفرَض أيّ قيود في العصول على رخصة عمل، غالبًا ما يختار أصحاب العمل عدم إصدار رخص العمل من أجل كسب المزيد من الأرباح، مستفيدين من غياب الإشراف القانوني أو ضعفه على الأرض. علاوةً على ذلك، أُدرِجَ طالبو اللجوء الشوريون ضمن وضع «العماية المؤقّتة» وتمّ تنظيم وجودهم بموجب قانون الأجانب والعماية الدولية. ألسوريون ضمن وضع «العماية المؤقّتة» وتمّ تنظيم وجودهم بموجب قانون الأجانب والعماية الدولية. أو أنسئت المديرية العامة لإدارة الهجرة (DGMM) التصبح الجهة الفاعلة الرئيسية في هذا المضمار. ومنذ ذلك الحين، لم تعُد المؤسّسات الأمنية مسؤولةً عن قضايا الهجرة. وكما يُشير دانيش ونزلي، شكّلَت الحكومة أيضًا «تعالفاتٍ وفيّة» مع منظّمات غير حكومية كبيرة ومع المجالس البلدية المحلية التي حافظت على ولائها لقواعد الحكومة وسياستها الدينية القومية المتعلّقة بالمساعدة الإنسانية. أمّا منظمات المجتمع المدني والمجالس البلدية المُعارضة أو «غير الوفية» فتمّ تهميشُها وإقصاؤها عن الحرب الأهلية السورية والتطوّرات السياسية التي شهدها الإقليم الكردي في سوريا ليؤمّن أرضًا خصبة لممارسات الدولة الاستبدادية والقمع المتزايد للجهات المُعارضة، أكانت من الأطراف السياسية أو من المجتمع المدني. واشتد ذلك جرّاء الحرب العضرية في الأقاليم الكردية في تركيا في العامَيْن ٢٠١٥، الى جانب محاولة الانقلاب الفاشلة في ١٥ تموز/يوليو ٢٠١٦ وحالة الطوارئ التي تلتها.

لكنَّ منظّمات المجتمع المدني «الأصغر حجمًا والأقلّ تنظيمًا» استمرّت مع ذلك في أنشطتها «المُرسَّخة وذات السياق المحدّد» لدعم السوريين. تشتمل هذه الأنشطة على المبادرات المحلّية والمجموعات التطوّعية ذات التمويل الصغير، التي تتمتّع بدرجة معيّنة من الاستقلالية. غالبًا ما تبقى أنشطة هذه المنظّمات محصورةً ضمن منطقة معيّنة (المدينة أو المنطقة أو حتّى الحيّ)، وتتراوح بين تقديم الخدمات الاجتماعية «القائمة على الاحتياجات» أو «القائمة على العقوق»، وصولًا إلى الأنشطة الثقافية. أن غير أنَّ تأثير حكومة حزب العدالة والتنمية على حوكمة اللاجئين أدَّى بشكلٍ عام إلى زيادة احتراف السياسة واستخدامها كأداةٍ في حوكمة الدولة التركية للهجرة – ممّا آلَ بدوره إلى

١٥ كيلســي ب. نورمــان، «الإدمــاج، أم الإقصاء، أم اللامبالاة؟ إعادة تحديد خيارات المشــاركة في الــدول المُضيفة للمهاجرين واللاجئين في بلدان «العبور» المتوسّـطية،»صحيفة الدراســات الإثنية ودراســات الهجرة، ١٠٤١، المجلّد ١١٤٥)، ص. ٤٢ – ٦٠.

١٨ ديديم دانيش وديلارا نزلي، المرجع السالف الذكر.

۱۹ هيليـن ماكريث وشيفين غولفر سـانيش، «المجتمع المدني واللاجثون السـوريون في تركيا،» كجثنـه، جمعية المواطنين تركيـا، ۲۰۱۷، متوفّـر عبـر الرابـط التالـي: https://www.hyd.org.tr/attachments/article/215/civil-society-and-syrian-refugees-in-وturkey.pdf [آخـر زيـارة للرابط في ۳ تشـرين الأوّل/أكتوبر ۲۰۱۷].

### تضييق المساحة التي تنشط فيها هيئات المجتمع المدني.

كذلك، ساهمت الأزمة الاقتصادية في مفاقمة ظروف العمل وفي زيادة نسبة العمل غير النظامي في سوق العمل. فإنَّ الوضع القانوني المُبهَم للمهاجرين السوريين باعتبارهم «ضيوفًا» (باتوا يحصلون حاليًا على الحماية المؤقّتة) وضع ف إشراف الحكومة على المسائل المرتبطة برخص العمل، قد أسفرَ عن بروز ديناميكيات استغلالية، حيث يشكّل المهاجرون السوريون «مصدرًا لليد العاملة الرخيصة». ومع تزايد المنافسة في سوق العمل، أصبحوا هدفًا سهلًا للسكّان الآخرين المهمّشين ذوي الدخل المنخفض والذين يمثّلون فقراء المُدُن في تركيا. ' في القسم التالي، سوف نناقش كيف يتعامل الأكراد السوريون، والأكراد الأتراك، مع الإطار القانوني، وسنتطرّق إلى المساحة الحضرية الطرفية لديمير كابي وكيفية تأثير ذلك على سُبُل عيشهم في ظلّ الظروف الصعبة للنظام الاستبدادي النيو ليبرالي المحافظ. وفي هذا السياق، سيتمّ إيلاء اهتمام خاصّ للطريقة التي يتأمّل فيها المتحدّثون في ماضيهم وحاضرهم، إلى جانب تأثير الديناميكيات الجندرية والطبقية على تجاربهم المختلفة مع حالة الضعف والقدرة على التنقّل في اسطنبول (أو عدم القدرة على التنقّل).

## بين عفرين وبدليس وديمير كابي: مساحة النزوح وذاكرته

في شهر آذار/مارس ٢٠١٩، في حديقةٍ تُدعى حديقة الجوز (Ceviz Bahçesi) في ديمير كابي، اجتمعً بعض الرجال الأكراد الطاعنين في السنّ، مرتدين القبّعات التقليدية والسراويل الفضفاضة، للعب الداما والزهر على الطاولات المسقوفة في العديقة. وكانَ هؤلاء قد نزحوا من منطقة بدليس التركية نتيجة والزهر على الطاولات المسقوفة في العديقة. وكانَ هؤلاء قد نزحوا من منطقة بدليس التركية نتيجة حرب مكافحة التمرّد التي شنّتها الدولة في التسعينيات. وكانت مجموعاتُ أخرى من الرجال جالسة في العديقة على حدة، غير أنّهم كانوا يتعدّثون اللغة الكرمنجية، مع بعض الفوارق المعلّية الواضعة. كانوا أيضًا رجالًا طاعنين في السنّ من مجتمعٍ كرديٍ نازحٍ آخر، وتعديدًا من منطقة عفرين السورية أو جبل الأكراد. وبشكلٍ عام، كانَ من الصعب رؤية نساء سوريات في المساحات العامة من الحيّ. فالمرأة الأولى التي تعدّثنا إليها كانت العمّة سيفرين قبل حوالي ستّ سنوات. وبعسب ما فهمناه من سرد العمّة سيرفي، تتّصف حديقة الجوز بمكانةٍ خاصّة في عملية استقرارها. ففي لعظةٍ معيّنة من سرد العمّة سيرفي، تتّصف حديقة الجوز بمكانةٍ خاصّة في عملية استقرارها افإذا كانت الإقامة في خلال حديثنا معها، وبعد أن لاحظنا عدم ارتياحها إزاء الإقامة في تركيا، سألناها ما إذا كانت الإقامة في السطنبول قد تعشنت منذ وصولها قبل ستّ سنوات. فقالت:

عندمـا وصلـتُ إلـى هنا، كانـت الحياة صعبةً فـي البدايـة، صعبـةً للغايـة. فالمنفـي (xerîbî) ٢٠ صعب. ما مـن شـيءٍ يشـبهه. لـو لم يكـن الأمر خطيـرًا ومخزيًـا، كنـتُ لأعودَ [إلـى سـوريا] حالًا. لـم أكن قـادرة على تحمُّـل العيـش هنـا. كنتُ أجلس فـي الحديقـة (حديقة الجـوز) كلّ يوم منذ الصبـاح الباكر وحتّى سـاعات المسـاء المتأخّـرة. لـم أسـتطع البقاء فـي المنـزل. لم أتحمّـل البقاء فـي الداخـل. بقيتُ على هـذه الحال

ديـدام دانيـش وديـلارا نزلـي، المرجع السـالف الذكـر؛ إيدير ميـن وديريا أوزكـول، «مقدّمـة المحرّريـن: الحيـاة المتردّية
 واللاجئـون السـوريون فـى تركيـا، "منظورات جديـدة بشـأن،١٦٠٦، المجلّـد٤٠٥، ص. ١ – .8

إنَّ جميع أسماء المتحدّثين هي أسماء مستعارة استُخدِمت لتجنّب التعرّف إلى هويتهم. نستخدم، في كامل النصّ، مصطلحات القرابة قبل بعض الأسماء – لا سيّما أسماء كبار السنّ. وقد استُخدِمت هذه المصطلحات في المقابلات، كقاعدةٍ أخلاقيــة لإظهــار الاحتــرام. فمصطلح Ap- بالكرديــة يعنى «العمّ»، في حيــن أنَّ مصطلح met- a يعنى «العمّة».

x>> vt فَظُ مثل حرف «خ» بالعربية.

لمـدّةِ سـنةٍ كاملـة. فـي الحديقة، كنـثُ أسـتطيع أن أتنفّس الصعـداء قليلًا. كنثُ أرى أشـخاصًا يجلسـون ويتمشّـون، والخَضـارُ يعـمّ المكان. وإنْ التقيتُ بشـخصٍ آخر من عفريـن أو [أيِّ منطقةٍ أخرى في] سـوريا، كانـت تتسـارعُ نبضات قلبـي. كُنّا نجلـس معًا، ونتحدّث، ونسـترخي بعض الشـيء.

اقتبسنا هذا الحديث بالتفصيل من أجل تسليط الضوء على الطريقة التي تؤثّر فيها المساحة المادّية، والحديقة بالتحديد، على تجارب النزوح والاستقرار لدى المتحدّثين السوريين الأكراد الذين تكلّمنا معهم. لا تقتصر هذه المساحة المادّية على محيطٍ أو إطارٍ للعلاقات الاجتماعية، بل تُساهِم في بناء هذا المحيط أو هذا الإطار من خلال إثارة الذكريات، وربط الأشخاص ببعضهم البعض، وتوجيه نظرتهم للعالم. فالعفرينيون، تمامًا كالنازحين الآخرين، يمثّلون «تعدّدية الارتباطات بالأماكن، وذلك عبر الإقامة فيها وتذكّرها وتخيلها»."

دارَ هذا الحديث مع العمّة سيفريي في صالونٍ للحلاقة افتتحته سينيت وزوجها وايسي مؤخّرًا. ولقد تحوّل هذا الصالون إلى موقع مهمٍّ آخر للبحث، كونه جمعَ عددًا من الأشخاص ما كنّا لنتمكّن من الالتقاء بهم بطريقةٍ أخرى. ومن خلال التركيز على المحادثات العادية التي يُجريها زوّار الصالون، استطعنا أن نُلاحِظ كيف يلجأ المهاجرون العفرينيون إلى تشارُك ذكرياتهم عن الأحداث التي خاضوها، وطريقة تعبيرهم عن مشاعر الخسارة والاشتياق إلى عفرين، إلى جانب التحدّيات اليومية التي تنطوي عليها الحياة في اسطنبول. ونظرًا للظروف الاقتصادية المتردّية ورقابة الدولة، حوصر الكثير من العفرينيين في حيّ ديمير كابي، الأمر الذي أضاف زخمًا مُضاعفًا لذكرياتهم حول الوطن الأمّ والنزوح. جاءت هذه الذكريات لتتوسّط حديثهم عن تعدّياتهم الحالية، لا سيّما الصعوبات الاقتصادية الناتجة عن الأزمة الاقتصادية الراهنة. في الوقع، لكي يتمكّنوا من تسديد تكاليف الإيجار الآخذة في الارتفاع بشكلٍ عشوائي، والفواتير المتزايدة للخدمات الأساسية، يتوجّب عليهم قضاء وقت طويل نسبيًا وبذل جهد حثيث في ظلّ ظروف استغلالية وغير نظامية في العمل، لا سيّما في قطاعيُ النسيج والبناء.

أشارَ معظم المتعدّثين إلى أنَّ البعث عن معيشةٍ أفضل (ma'işet'' بالتركية) شكَّلَ العافز الرئيسي الذي دفعَ بهم إلى مغادرة سوريا. كذلك، لم ينكر المتعدّثون أنَّ الحرب الأهلية كانَ لها الدور الرئيسي في نزوجهم. غير أنَّ تجربتهم مع العرب، تمامًا كتجربتهم مع النزوج، يمكن أن تتّصف بتعدُّدية الطبقات. في فبحسب «غمليش وآخرين»، وفي الحالات القصوى من المعاناة على غرار المجاعة والعرب»، ما «من عاملٍ واحدٍ فقط يعفِّز على» الهجرة. [...] «فيجب النظر إلى الهجرة باعتبارها عمليةً يقوم فيها الأفراد بتغيير حالتهم الراهنة عن وعي، بعثًا عن حياةٍ أفضل». في هذا الإطار، إنَّ أنماط هجرة العفرينيين ما قبل العرب، مصحوبةً بوضع عفرين من العرب الأهلية، وصولًا إلى التوغُّل التركي في عام العفرينيين ما قبل العرب، مصحوبةً بوضع عفرين من العرب الأهلية، وصولًا إلى التوغُّل التركي في عام مكان إقامتهم العالي. بعد تفقيرهم المُمنهَج، كانَ العفرينيون يكسبون معيشتهم في المُدُن الكبرى في سوريا، لا سيّما في حلب. أمّا خلال فترة الحرب الأهلية فتميّزت المناطق الكردية في سوريا بشكلٍ في سوريا، لا سيّما في حلب. أمّا خلال فترة الحرب الأهلية فتميّزت المناطق الكردية في سوريا بشكلٍ عام بالاستقرار «النسبي». وعلى وجه التحديد، لم تُستهدَف عفرين، على عكس كوباني والجزيرة، من عام بالاستقرار «النسبي». وعلى وجه التحديد، لم تُستهدَف عفرين، على عكس كوباني والجزيرة، من

٢٣ حـارز حليلوفيتـش، أماكـن الألم: النزوح القسـري، والذاكرة الشـعبية، والهويات العابـرة للحدود المحلّية فـي المجتمعات البوسـنية التي مزّقتها الحـرب، نيويورك، بيرغهـان بوكس، ٢٠٠٧.

٣٤ شكّلت كلمة Ma'işet (معيشة) أحد المصطلحات الأكثر استخدامًا بين العفرينيين في المقابلات.

٢٥ جورج غمليس، روبرت ف. كيمبر ووالتر ب. زينير، الحياة الحضري، لونغ غروف، مؤسّسة وايفلاند للنشر، ٢٠١٠.

قِبَل داعـش أو غيره مـن المجموعات الإسـلامية المسـلّحة أو الموالية للنظام السـوري. وعليه، اسـتقبلت المنطقـة عـددًا هائلًا من الأشـخاص النازحين داخليًا مـن المناطق الأخرى التـي طالها النزاع، لا سـيّما حلب. بالتالـى، بـدأ العفرينيـون بمغادرة سـوريا، قبل أن تصبـح عفرين منطقة نزاع مسـلّح.

في هذا الإطار، يُعتبَر ماضي الهجرة لـدى كلً من سينيت ووايسي متشابهَيْن، كما هي حال العديد من قصص النزوح لـدى الكثير من العفرينيين. كانَ سينيت ووايسي، المتحدّران من عفرين، يعيشان في حلب، إلى حين اندلاع الاشتباكات في المدينة. في حلب، عملَ وايسي خيّاطًا لمدّة عشر سنوات على الأقلّ، في حين كانت سينيت ثُدير صالونًا لتصفيف الشعر. كانَ وايسي يتولّى المهام المالية والبيروقراطية للصالون خلف الكواليس، في حين كانَت سينيت وشقيقتها تُديران الصالون. ونظرًا للعلاقات غير المتكافئة بين الجنسين في الحيّ، تمثلًت مهمّة وايسي الرئيسية في إضفاء طابع اجتماعي مقبول على هذه المؤسّسة التي تُديرها امرأتان. فغالبًا ما أشارَ السوريون الأكراد الذين أُجريَت معهم المقابلات على هذه المؤسّسة التوت تُديرها امرأتان. فغالبًا ما أشارَ السوريون الأكراد الذين أُجريَت معهم المقابلات تُشارِك في الأنشطة الاقتصادية خارج المنزل. غير أنَّ «تمكين» النساء هذا في الأوساط الاقتصادية خارج المنزل، عادةً ما يحدُث في ظلّ ظروف سلبية، سيّما وأنَّ النساء والأطفال اللاجئين السوريين يشكّلون مصدرًا أسهل لليد العاملة الرخيصة التي يتمّ استغلالها في أماكن العمل غير النظامية. بالتالي، عنت تتمتّع بنجاحٍ نسبي في صالون تصفيف الشعر الخاصّ بها. ولكنْ، في بلدٍ حيث يُعاني نظام إصدار رُخَص العمل للاجئين من عيوب عديدة، لا تحصل نساء كثيرات على فرصةٍ كهذه الإنشاء فؤسّسات تجارية خاصّة بهنّ.

شدَّدَ كلِّ من سينيت ووايسي على الترحيب الحارّ الذي تلقياه من سكّان ديمير كابي عند وصولهما إلى الحيّ. غير أنّهما أشارا بحزنٍ إلى أنَّ علاقاتهما مع المُقيمين المحلّيين الأكراد تغيّرت لاحقًا. فكانَ الجميع، بما في ذلك المهاجرون السوريون وسكّان ديمير كابي، يعتقدون بأنَّ استقرار المهاجرين المحريين الأكراد سيكون قصير الأمد. وهذا ما اعتقده أيضًا كلُّ من سينّيت ووايسي. ولكنْ، أثناء القيام بهذا العمل الميداني، كانا قد دخلا سنتهما السابعة في الحيّ.

أعربَ العديد من المهاجرين العفرينيين الأتراك بالفعل عن رغبتهم بالعودة. وهذا ما دفعَ جزئيًا بالبعض منهم إلى البقاء في تركيا أو إقليم كردستان عوضًا عن الهجرة إلى أوروبا. ومن وقبٍ إلى آخر، خلال أيام العطل الإسلامية مثلًا، يقوم العفرينيون بزيارة مسقط رأسهم عفرين، فيسافرون إمّا من خلال تصاريح رسمية وإمّا بمساعدة المهرّبين. إنّما بعدَ أن أطلقَ الجيش التركي «عملية غصن الزيتون» في مطلع العام ١٨٠٦، أصبحت هذه الزيارات شبه مستحيلة بالنسبة إلى العفرينيين. فلم يصبح السفر

77 بعسب تقريرٍ نشرته مؤخّرًا منظمـةٌ من المجتمع المدني تُدعى إمباكـت - أبعـاث المجتمع المدني والتنميـة (التي كانـت تُمعـوف سابقًا بـــictizens for Syria و مواطنـون من أجل سـوريا): «(...) يتّصف الوضع في منطقة عفريـن، التي أصبحت كانـت تُمعـوف سابقًا بـــictizens for Syria «غصن الزيتـون» (كانون الثاني/ينايـر - آذار/مارس ٢٠١٨)، بمسـتوياتٍ مرتفعة من انعـدام الاسـتقرار. فهنـك، سـاهم تهجيـر السـكّان المحلّيين وإعـادة توطين الأشخاص النازحين داخليًا في تفاقـم التوتّرات الإثنيـة القائمـة أصلًا. ويتّسـم الوضع بفـوارق هائلة بين السـكّان المحلّيين والأشخاص النازحين داخليًا من حيـث التمثّع بالأمن الشخصي وكسـب المعيشـة وحرّيـة التنقـل والقدرة على ممارسـة التقاليـد الخاصة. كذلـك، وقعّ السـكّان المحلّيـون في منطقة الشخصي وكسـب المعيشـة وحرّيـة التنقـل والقدرة على ممارسـات التمييزيـة التي تفرضهـا المجموعات المسـلّحة المُعارِضة، التي عفريـن ضحية الانتهاكات الجسـيمة لحقوق الإنسـان والممارسـات التمييزيـة التي تفرضهـا المجموعات المسـلّحة المُعارِضة، التي يُعتبَـر أيضًـا أنّها تُخصًّص الامتيازات للأشـخاص النازحين داخليًا المرتبطيـن بها».أنظر: إمباكت – أبحاث المجتمع المدني والتنميـة، أيّار/مايو "الأثـر الاجتماعي-الاقتصـادي لموجات النزوح في شـمال سـوري،ا" برليـن، إمباكت – أبحـاث المجتمع المدني والتنميـة، أيّار/مايو "٢٠١٨ ص. ٩، متوفّر عبـر الرابط التالى:

إلى عفرين خطيرًا وحسب، بل أصبح السفر عن طريق التهريب باهظَ الكلفة بشكلٍ متزايد. وهكذا، الضمحلُ أملُ العفرينيين بالعودة، حيث بدت المسافة التي تفصلهم عن موطنهم أكبر من أيِّ وقتٍ مضى. وبذلك، أضحت العائلات أكثر تشرذمًا وتشـتُتًا.

ولأسباب مختلفة، إنَّ العفرينيين الذين بقوا في سوريا هم بمعظمهم من الأهل الطاعنين في السنّ. فلم يتحمّلوا بغالبيتهم العبء المعنوي المترتّب عن مغادرة موطنهم، في حين لم يتمكّن آخرون من اجتياز الرحلات المحفوفة بالمخاطر التي تتطلّب قوّة جسدية. ولقد شدّدت سينيت عدّة مراتٍ على أنّها الم ترَ أهلها منذ أكثر من ستّ سنوات. أمّا وأيسي فشرحَ لنا أنَّ والدته البالغة ٥٥ عامًا من العمر توفيت «قهرًا»، حين شهدت على توغُّل الجيش التركي وتعرَّضَت للتهجير القسري. وأعربَ كذلك عن اقتناعه بأنّ هذه المآسي لها تداعياتُ وخيمة على الكثير من العفرينيين الكبار في السنّ. فقد تلاشى أمل العودة إلى سوريا لدى الكثير من العفرينيين في تركيا. باتوا يشعرون وكأنّهم عالقون في تركيا، ما دفع بهم إلى الهجرة إلى أوروبا، غير آبهين بخطورة الرحلات التي توجّب عليهم اجتيازها في البحر، ما دفع بهم إلى الهجرة توطينهم رسميًا محدودةُ للغاية. ونتيجةً لذلك، أصبحت الدولة التركية العاملَ الأساسي الذي ساهمَ في مفاقمة نزوح هؤلاء الأشخاص. فقد لعبت الدولة التركية دورًا رئيسيًا في نزوحهم وكانت السبب في تأخّر عودتهم. علاوةً على ذلك، اضطر المهاجرون السوريون إلى تحمُّل عبء ناؤمة الاقتصادية الوشيكة التي قلَّصَت خيارات التوظيف والإسكان المُتاحة لهم.

# علاقات التضامن الكردية في ظلّ الظروف المتردّية

في يـومٍ آخر مـن البحـث الميداني، كانـت حديقة الجـوز العامة، كالمعتـاد، تعجّ بكبـار السـنّ العفرينيين والبدليسيين، وهـم يلعبون الشـطرنج والدامـا على طـاولات العديقة. وهنـاك، التقينا بالعـمّ هيمي، رجلٌ يبلغ ٥٢ عامًـا مـن العمر، يعيش في ديمير كابي منذ سـتّ سـنوات. فشـرحَ لنـا أنّه كانَ يعمل في دمشـق لكسـب معيشـته إلـى حين اندلاع الحـرب. وإذ لم يكن قادرًا على الاسـتقرار في أيِّ مكانٍ في عفرين، كونها كانـت مكتظّة بالنازحيـن، مـا كانَ منـه إلّا أن أتـى إلـى ديمير كابي علمًا منـه بأنّهـا كردية بمعظمهـا، لأنّه يفضّل العيش وسـط أشـخاص يتحدّثون الكردية وسبق أن اختبـروا أنواعًا مماثلـة من الظلم ضدّ الأكراد. كذلـك، توقَّعَ العـمّ هيمـي أن يَجِد بعض شـبكات التضامـن الكردية في الحـيّ، للحصول على فُـرَص العمل والمسـكن. وعلـى الرغـم من أنّـه حصلَ بالفعل على المسـاعدة مـن هذه الشـبكات، إلّا أنَّ تلك المسـاعدة والمسكن. وعلـى عكـس الكثيـر مـن التوقّعات، تحـوَّل الوجود السـوري فـي تركيـا إلى وجـودٍ طويل الأمـد. إضافـةً إلى ذلـك، إنَّ التجريـم المتزايد للمجموعـات الكردية في تركيـا منذ العام ٢٠١٥، الذي شـكَّل نهايـةً لعمليـة السـلام بين الدولـة التركية والحركـة السياسـية الكردية، قد أثَّرَ سـلبًا على شـبكات التضامن الكرديـة. ثـمّ أتـى التوغُـل العسـكري فـي شـمال سـوريا مؤخّـرًا ليُعمّق مشـاعر العزلـة والخوف مـن إعلان هويتهـم الكرديـة – وأكثـر مـن ذلك هو الخـوف من إقامـة التحالفـات التضامنيـة الكرديـة. أخيـرًا، تمّ إغلاق العديـد مـن الشـبكات الكرديـة فـي تركيا، مـا كلّفها خسـارة مواردها وقدرتها علـى العمـل التضامني، بحيث بعيث بنفسـها إلـى الدعم.

وفي خضمّ المصاعب الاقتصادية وانعدام الاستقرار الاجتماعي والسياسي المتزايد في ديمير كابي، أعربَ السوريون الأكراد المُشاركون في المقابلات عن شعورهم بالتشتّت والعزلة. فإنّهم يتنافسون مع الأكراد

الأتراك والمجموعات المحرومة الأخرى على الموارد الشحيحة، كالمسكن والعمل، وعلى خدمات الرعاية المتردّية، على غرار خدمات الرعاية الصحّية والتعليم. ولقد كانَ العمّ هيمي واضعًا للغاية عندما تحدّث عن نقص الدعم الذي تلقّاه في أوقات الشدّة، حين كانَ يبحث عن عمل، فقال: «لم نرد يومًا ولا نريد أيَّ شيءٍ من الشعب التركي. نعن بشر، نعن أقوياء». غير أنّ إيجاد فرصة عمل كانَ أمرًا شبه مستعيل، لا سيّما بالنسبة إلى مهاجر سوري في منتصف العمر. فعلى الرغم من أنّه عَمِل ميكانيكيًا في دمشق، بدا وكأنّه ما من حاجة لخدماته في ديمير كابي، حيث يفضّل أرباب الأعمال توظيف أطفال المهاجرين بدا وكأنّه ما من حاجة لخدماته في ديمير كابي، حيث يفضّل أرباب الأعمال توظيف أطفال المهاجرين السوريين بصورةٍ غير شرعية، لأنهم يشكّلون يدًا عاملة أقلّ كلفةً يسهل استغلالها أكثر من الراشدين النساء والرجال. وفي الوقت عينه، كانَ يتمّ توظيف النساء المهاجرات الشابّات في سوق العمل غير النظامي، باعتبارهن «ضعيفات» و»يمكن الاستغناء عنهنّ»، فيُشكُلْنَ بالتالي يدًا عاملة رخيصة. فعن طريق الإهمال في الإشراف على تراخيص العمل للمهاجرين، عمدَت حكومة حرب العدالة والتنمية إلى ترك المهاجرين السوريين رهناء لتقلّبات سوق العمل غير النظامي المَرن.

وإلى جانب هـذه الصعوبات والعيش بين ظروف الاستغلال الشـديد والتخلّي، يواجه المهاجرون السـوريون كذلـك تزايـدًا في المشـاعر المعاديـة للمهاجريـن، تُغذّيها أقاويل شـائعة بأنَّ السـوريين يسـتنزفون الموارد العامة الشـحيحة بدون وجه حقّ، وينافسـون الطبقة العاملة المحلّية الثانوية. ووسـط هذا الوضع المحفوف بالمخاطـر الـذي يجعـل مـن اللاجئين كبـشَ فـداء، وظروف العيـش والعمـل المتردّيـة، يكافـح العديد من الأشـخاص كالعـمّ هيمـي من أجـل الحفاظ علـى حياتهم عبر إيجـاد وظائف مؤقّتـة. ويبدو أنّـه من الصعب تطويـر علاقـات التضامن بين الأكـراد والحفـاظ عليها في ظلّ هـذه الظروف.

ومن المؤكّد أنَّ الأكراد المهاجرين من سوريا لم يختبروا جميعهم هذا التحدّي المتمثّل بالظروف القتصادية الصعبة بطريقة مماثلة، كما هي حال شيمام البالغة من العمر ٢٢ عامًا. تعيش شيمام مع أسرتها في حيّ بايرام تيبي في باشاكشهر، الذي لا يبعد كثيرًا عن ديمير كابي. وعلى غرار ديمير كابي، يُعتبَر باشاكشهر حيًّا لذوي الدخل المنخفض، يقطنه أكراد سوريون وأكراد أتراك بشكل رئيسي. غادرَت شيشام وأسرتها مدينة حلب منذ سبع سنوات، وكانت أسرتها من العائلات العفرينية القليلة القادرة على تكبُّد التكاليف المادية لبناء حياة جديدة، أي استئجار منزل قابل للسكن وتأمين الخدمات الأساسية. كذلك، يملك شقيق شيشام معملًا للأنسجة، ممّا سمحَ للأسرة بجمع رأس المال.

تمامًا كما سينيت، استطاعت شيمام أن تصبح «ناجحةً» نسبيًا في الحياة الاقتصادية في تركيا. فبعد اندلاع الاشتباكات في حلب عام ٢٠١٢، قامَ باقي أعضاء أسرتها باجتياز البوّابة العدودية والانضمام إلى شقيق شيمام، الذي وصلَ قبل ثلاثة أشهر. وخلافًا لمعظم العفرينيين في هذا السنّ - الذين هم بمعظمهم رجالٌ غير متزوّجين - حصلت شيمام على دعمٍ كبيرٍ من أسرتها، ما أثّرَ على مسار الهجرة الذي خاضته. فمن خلال دعم أسرتها، أنهت سنتها الأخيرة من التعليم الثانوي في تركيا. وفي وقتٍ لاحق، أخذت دروسًا خصوصية باللغتَئِن التركية والانكليزية. فسمحت لها قدرتها على تحدّث الكردية والعربية والانكليزية والتركية بطلاقة في أن تبدأ بالعمل، خلال السنوات الثلاث المنصرمة، كمترجمةٍ تحريرية وفورية بدوامٍ جزئي في اثنين من المنظّمات غير الحكومية الدولية الرائدة في مجال الهجرة. وفي الوقت عينه، كانت تدرس هندسة الأغذية في جامعةٍ خاصة في اسطنبول. وكونها مُدرِكة للصعوبات والتحدّيات العامة التي يواجهها نظراؤها العفرينيون، أقرّت شيمام واعترفت بالامتياز الذي تنعم به، والتحدّيات العامة الهاعاة إلها عاطفيًا ومادّيًا.

أمّـا عندمــا ســألناها عــن تجاربهــا الأوّلية مــع الهجرة فــي تركيــا، فقدّمت لنا ســردًا قصيــرًا وواضحًــا حول ما جــرى فــى كلّ ســنة علــي حــدة، متحدّثــةً بالكرديــة: «فــي العــام الأوّل بعد وصولــي إلــي تركيــا، عانيت من

#### الاكتئاب». وأضافت:

لم أشهد كثيرًا على الحرب الأهلية في سوريا. لم أرّ مشاهد الدماء أو ما شابه. لكنّني نزحت من مدينتي، تاركةً أصدقائي ومدرستي بشكلٍ خاصّ. لم أكن أعرف اللغة [هنا في تركيا]. كنت أرى الأشخاص يضحكون ويتحدّثون مع بعضهم البعض ويتنزّهون طوال الوقت وفي كلّ مكان. ولكنْ، [بما أنّي قد هريت]، لم أكن أعرف أيًا منهم. ولهذا السبب، عانيت من الاكتئاب. إلّا أنَّ المدرسة تبقى السبب الرئيسي. كنت أحبّ دراستي. وثمّ، عندما اضطررت إلى المغادرة، لم يبق لي شيء. كنتُ أتحدّث إلى أمّي كلما شعرت بالإحباط. كُنّا نخرج سويًا. أمّا الأصدقاء القلائل الذين كنت أعرفهم في تركيا، فلم يكونوا يشاركوننا العقلية نفسها، على الرغم من أنّ معظمهم من الأكراد من اسطنبول. وكانوا يعملون في جميع الأحوال. والكثيرون منهم يقولون: 'أنتم السوريون، لقد جئتم إلى هنا لتدمّروا بلدنا كذلك' وأشياء من هذا القبيل.

وخلال سنوات الدراسة الطويلة واكتساب اللغات، عانت شيمام – على الرغم من وضعها المميّز نسبيًا مقارنةً بالمهاجرين السوريين الأكراد الآخرين – في كسب معيشتها. فكما تشرح الموضوع باقتضاب، تقول إنّها اضطرّت إلى أن تصنع شيئًا من نفسها:

مع الوقت، يَصِل المرء إلى لحظةٍ معيّنة فيقول: 'سوف أبقى في هذا المكان مع هؤلاء الأشخاص لبعض الوقت. ينبغي عليّ أن أصنعَ شيئًا من نفسي. ما الذي أقوم به هنا؟' [...] عليك أن تبرهن لهم أنّك تعمل بجهد، لكنْ يفهموا أنّك من البشر، ولست مجرّد شخص سورى هارب من الحرب. أنت عاملٌ مجتهد.

كانَ هـذا الموقـف فاعـلًا: فـلا يمكـن للمـرء أن يعتبر أيَّ شـيءٍ من المسـلّمات. ولعـلّ انتقال شـيمام بين اللغـات خـلال الحديـث قـد وَضَّـحَ أمـورًا كثيـرة. فهـي تكافح مـن أجل إعـادة بنـاء حياتهـا في اسـطنبول. ويشـكّل ذلـك، إلـى حدِّ مـا، كفاحًـا من أجـل اسـتعادة الحيـاة «الطبيعيـة» التي قوّضهـا النزوح القسـري وظـروف اللجوء القاسـية في اسـطنبول.

#### الخلاصة

إنَّ جميع التجارب الحياتية التي نوقشت في هذا المقال بشكلٍ موجر، تُقدِّم نظرةً عن الأساليب المختلفة التي يناضل المهاجرون السوريون الأكراد من خلالها، بغية تغيير ملامح مسارات حياتهم، التي غالبًا ما اقتصرت على الأوضاع التي يتمّ تصوريهم فيها عادةً، أي أنهم ضحايا الحرب الأهلية المستمرّة واللجوء المؤقّت والاستثنائي في تركيا. كانت السنة الأولى التي قضتها شيمام في اسطنبول مشابهة لتلك الخاصّة بالعمّة سيفريي، بحيث تمثّلت بالإنهاك نتيجة التهجير والاكتئاب. وفي حين استطاعت العمّة سيفريي بالعمّة سيفري، بعرقاء الوقت في حديقة الجوز مع نظرائها العفرينيين، عوّلت شيمام على أسرتها وعلى «العمل الشاق»، كما وصفته. تمّ مؤخّرًا قبول إعادة توطين شيمام في بلد أوروبي. فنظرًا إلى خلفيتها التعليمية ومهاراتها اللغوية وصغر سنّها، تُعتبَر شيمام من الأقلّية «المحظوظة» بين اللاجئين السوريين الأكراد. أمّا العمّة سيفريي من جهة أخرى فعلى الرغم من أنّها بنت حياتها من جديد على مرّ السنوات في اسطنبول، لا تزال تُعتبَر «مهاجرةً غير نظامية»، كونها لا تحمل الوثائق المطلوبة. وعليه، هي واحدةُ من بين مئات آلاف السوريين الأكراد الذين ينتظرون مستقبلًا مجهولًا يبقى رهينة أهواء ومصالح السياسات من بين مئات آلاف السوريين الأكراد الذين ينتظرون مستقبلًا مجهولًا يبقى رهينة أهواء ومصالح السياسات الدولية وحوكمة اللاجئين والحروب بالوكالة في سوريا. وفي مواجهةِ مستقبلٍ مجهول وفي ظلّ السياسات التقييدية المتزايدة، اضطرّت سيئيت إلى إغلق أبواب صالون تصفيف الشعر الخاصّ بها مؤخّرًا. واليوم، وبعد أن باتَت المسافة التي تفصل العمّ هيمي عن عفرين أبعد من أيَّ وقتٍ مضى، في ظلّ السيطرة وبعيد أن باتَت المسافة التي تفصل العمّ بأمل العودة إلى مستقبلٍ مجهول وبعيد المنال.

انطلاقًا من مسارات الحياة المختلفة للسوريين الأكراد في اسطنبول، يُسلِّط الضوء على الطريقة التي يختبـرون مـن خلالها الفـوارق الاجتماعيـة والتراتبيـات الطبقيـة والجندرية والإثنيـة في الأحيـاء المنخفضةً الدخل في اسطنبول. بالتالي، تكشف تجارب الهجرة عن معطيات جوهرية حول هيكليات القوى التي تؤثِّر في المســتويات المختلفةُ لحيــاة المتحدّثين. فهي تُشــير إلى الممارســات الحدودية الضرورية لإنشــاء الدولـة والرأسـمالية. ولا تقتصـر هذه الحـدود على الحـدود الإقليمية السـيادية للدولة القومية، بل تشـمل أيضًا الحدود المادّية والرمزية المتمثّلة بالطبقة الاجتماعية والعرق والنوع الاجتماعي. يواجه العديد من المجموعات، من مواطنين أتراك وغيرهم، هذه الديناميكيات، غير أنَّ المهاجرين، نظرًا لوضعهم القانوني، مُعرَّضون بشكل خـاصّ لأنـواع التهميش والإقصـاء المختلفـة، نتيجـة الممارسـات الحدودية هـذه. ومن المفارقـة أنَّ الحـرب الأهليـة الدائرة في سـوريا لمَّت شـمل الأكـراد في اسـطنبول، بعد سـنواتٍ طويلة من الفصل جيّاء الحروب وحدود الدول القومية. في ديمير كابي، تسنَّتُ لمجموعاتٍ كردية مختلفة فرصة التفاعـل والعيـش جنبًـا إلى جنـب. غير أنَّ دراسـتنا أظهـرت أنَّ بنـاء علاقات التضامـن بينهم ليـسَ عمليةً سهلةً بتاتًا، بـل هي عمليـة مليئـة بالتوتّـرات والمعضـلات والتحدّيـات المنبثقة عـن الظروف السياسـية والاقتصاديـة المتردّيـة، فضلًا عـن التراتبيات الطبقيـة والجندرية والإثنيـة التي تطبع تاريخ الشـعب الكردي وظروف معيشته الراهنة. إنّما تجدرُ الإشارة إلى أنَّ منظّمات المجتمع المدنى الخاصّة بالدولة التركية والموالية للحكومة تُساهِم بشكل ملحوظ في تهميش المهاجرين وتغييبهم عن الصورة وإضعافهم، نظـرًا للاسـتراتيجيات القانونيــة الغامَضــة والتدابير الأمنيــة التي اعتمدتها، فضـلًا عن العلاقــات الهرمية التي أقامتها مع المهاجرين.

هدفَت دراستُنا الإثنوغرافية بشكلٍ جزئي إلى إلقاء الضوء على أنَّ المهاجرين السوريين ليسوا مجرّد متلقّين غير فاعلين للمساعدات أو الخدمات العامة التي تقدّمها مؤسّسات الدولة ومنظّمات المجتمع المدني الموالية للحكومة، بل هم عناصر فاعلون يعاولون كسب معيشتهم. ليسوا مجرّد مُستهلِكين لهذه الخدمات، بل يساهمون أيضًا في الحياة الاجتماعية الحضرية. بالتالي، نعتبر أنَّ أيُّ انخراطٍ تقدّمي اجتماعي مع المهاجرين ينبغي أن يعمل على إرساء الظروف اللازمة لبناء حياة عامة مزدهرة للمواطنين وغير المواطنين على حدِّ سواء.

#### قائمة المراجع

سيدا ألتـو، «الطائفية فـي الجزيرة الســورية: المجتمع والأرض والعنف فــي ذاكرة الحــرب العالمية الأولى والانتداب الفرنســي،" (١٩١٥ – ١٩٣٩)، أطروحــة دكتوراه غير منشــورة، أوترخت، جامعــة أوترخت، ٢٠١١.

نرجيـس كانيفـي، «إدارة الهجـرة غيـر النظامية: السـوريون في تركيـا ودورهم في النقلـة النوعية لدراســات الهجرة القســرية،» منظورات جديدة بشــأن تركيـا، ٢٠١٦، المجلّـد ٥٤، ص. ٩ -٣٣.

ستيفين كاسلز، هاين دي هاس ومارك ج. ميلر، «زمن الهجرات»، نيويورك، بالغريف ماكميلان، ٢٠١٤.

ديديـم دانيـش وديـلارا نزلـي، «تحالـفٌ وفـيّ بيـن المجتمـع المدنـي والدولة: الجهـات الفاعلـة والآليـات لاسـتيعاب اللاجئين السـوريين فـى اسـطنبول،» صحيفـة الهجـرة الدوليـة، ٢٠١٨، المجلّــ٧٥(٢)، ص. ١٤٣ – ١٥٧.

ديـدام دانيـش وديلارا نزلي، المرجع السـالف الذكر؛ إيديـر مين وديريا أوزكـول، «مقدّمــة المحرّرين: الحيــاة المتردّية واللاجئون الســوريون في تركيا،» منظورات جديدة بشــأن،٢٠١٦، المجلّـد ٥٤، ص. ١ – ٨.

إيلينــا فديان-قاسـمية، «العلاقــات بيــن اللاجئيــن فــي ســياقات النــزوح المتداخــل،» الصحيفــة الدوليــة للأبحــاث العضريــة والإقليمية، ٢٠١٦، ١٦/١٢٠١ البابط التالي: Refugee-Spotlight-Overlapping-/١١/٢٠١٦/https://www.ijurr.org/wp-content/uploads [آخــر زيــارة للرابط في ٣ آب/أغســطس ٢٠١٩].

جورج غمليس، روبرت ف. كيمبر ووالتر ب. زينير، الحياة الحضري، لونغ غروف، مؤسّسة وايفلاند للنشر، ٢٠١٠.

أنـور غونـاي، «فـي الحرب والسـلام: تحويل روايـات العنف في اسـطنبول الكرديـة،» أميـركان أنثروبولوجسـت، ١٩، ٢٠١٩، المجلّد ١٢، صـ. ١٥٤ – ٢٦٥.

حــارز حليلوفيتــش، أماكن الألم: النزوح القســري، والذاكرة الشــعبية، والهويات العابرة للحــدود المحلّية في المجتمعات البوســنية التــي مرّقتهــا الحــرب، نيويــورك، بيرغهان بوكــس، ٢٠٠٧.

أحمــد إيكدويغــة وداملا ب. أكســل، «حقائق الهجرة واســتجابات الدول: إعادة التفكير في سياســات الهجرة الدوليــة في تركيا،» في: س. كاســلز، د. أوزكول، و م. أ. كوباس (ناشــرون)، بعنوان التحويل الاجتماعي والهجرة، ٢٠١٥، ص. ١١٥ – ١٣١.

إمباكت – أبحاث المجتمع المدني والتنمية،»الأثر الاجتماعي-الاقتصادي لموجات النزوح في شمال سوريا»، برلين، المبلكت – أبحاث المجتمع المدني والتنمية، أيّار/مايو ٢٠١٩، ص. ٩، متوفّر عبر الرابط التالي: /https://www.impact-csrd.org/ / إمباكت – أبحاث المجتمع المدني والتنمية، أيّار/مايو ٢٠١٩، ص. ٩، متوفّر عبر الرابط في ٣ آب/أغسطس ٢٠١٩].

غـولاي كيليكاســلان، «الهجــرة القســرية والمواطنية والمســاحة: حالــة اللاجئين الســوريين الأكراد فــي اســطنبول،» منظورات جديدة بشــأن تركيــا، ٢٠١٦،المجلّــد ٥٤، ص. ٧٧ – ٩٥.

كمـال كريشـي «تركيـا: بلد انتقالـي من الهجرة الصـادرة إلى الهجـرة الوافـدة»، السياســة المتوسّـطية، ٢٠٠٧، المجلّد ١٢(١)، ص. ٩١ – ٩٧.

راجارام، بريم كومار، «اللاجئون كشـعب فائض: العرق، والهجرة، وأنظمة القيمة الرأسمالية،» الاقتصاد السياسي الجديد،٢٠١٨، المحلّد٥١)، ص. ٢٧٦ - ٦٩٩.

هيليـن ماكريـث وشـيفين غولفـر سـانيش، «المجتمع المدنـي واللاجئون السـوريون فـي تركيا،» كجثنـه، جمعيـة المواطنين تركيـا، ۲۰۱۷، متوفّر عبر الرابـط التالـي: turkey.pdf/كتوبر ۲۰۱۷). turkey.pdf [آخـر زيـارة للرابط فـي ۳ تشـرين الأوّل/أكتوبر ۲۰۱۷).

ساندرو ميزادرا وبريت نيلسو، الحدود كمنهجية، أو تكاثر العمل، دورهام، منشورات جامعة ديوك، ٢٠١٣.

كيلسس ب. نورمـان، «الإدمـاج، أم الإقصـاء، أم اللامبـالاة؟ إعـادة تعديــد خيارات المشــاركة في الــدول المُضيفــة للمهاجرين

واللاجئيــن فــي بلــدانِ «العبــور» المتوسّــطية،»صحيفة الدراســات الإثنيــة ودراســات الهجــرة صحيفة الدراســات الإثنية ودراســات الاثنيـة ودراســات الهجــرة، ٢٠١٩، المجلــد ١٤٥(١)، ص. ٤٢ ــ ٦٠.

دينيـز. ش. سـيرت، «مـن ترجمـة المهارات إلـى خفض القيمـة: إلغاء أهليـة المهاجريـن في تركيـا،» منظورات جديدة بشـأن تركيـا، ٢٠١٦، المجلّـد ٥٤، ص. ٩٧ – ١١٧.

فيلي ياديرجي، الاقتصاد السياسي لأكراد تركيا: مـن الامبراطورية العثمانيـة إلـى الجمهورية التركيـة، كامبريدج، منشــورات جامعة كامبريـدج، ٢٠١٧.

اللاجئون السوريون الرجال في مخيّم الزعتري: العمل الإنساني، وصفات الذكورة، و«مواطن الضعف»

لويس تيرنر

الكلمات الرئيسية: الذكورية، اللاجئون السوريون، مخيّم الزعتري للاجئين، الضعف، الأردن.

# الملخّص

تلخص هذه الورقة نتائج مشروع بحث حول العمل الإنساني مع اللاجئين السوريين الرجال، يركّز على سياق مغيم الزعتري للاجئين في الأردن. وأحاجج في الورقة بأنّ اللاجئين الرجال يمثّلون تحديًا بالنسبة إلى العاملين في المجال الإنساني. فيتم التعامل معهم، بطرق مبنية على أساس النوع الاجتماعي والعرقي، على أنهم مستقلون ومنتجون ومنخرطون في السياسة وخطيرون في بعض الأحيان، مما يشوش بالتالى النظرة الإنسانية للاجئين باعتبارهم في موقع غير فعّال يكتسب طابع التأنيث. في هــذّه الورقــة البحثيــة، تُوضَّح هذه الحجــج من خلالٌ استكشاف بعض المجالات الرئيسية التي ركّز عليها البحث: كيف اعتُبر الرجال السوريين أنهم أشخاص بحاجـة للرعاية الإنسـانية، وكيف فهـم العاملون في المجال الإنساني «(عدم) ضعف» الرجال السوريين، ومحاولات الرجال السوريين لتأمين سبل العيش في المخيم. تستند الورقة إلى مراقبة إثنوغرافية واسعةً النطاق للمشاركين في المخيم، ومقابلات مع العاملين في المجال الإنساني واللاجئين السوريين في الأردن، وقد أجريت في الفترة الممتدّة بين العاَّمَيْن ٢٠١٥ و٢٠١٦.

#### المقدّمة

قـال لـي مدير أحد برامـج المنظمات غير الحكوميـة، أثناء تناولنا القهـوة معًا في أحد المقاهي الأكثر شـهرة للعامليـن فـي المجال الإنسـاني الأجانب في عمّان: «يُسـعِدني حقًا أنـك تطرح هذا النوع من الأسـئلة، إذ لا أحـد يبحـث فـي قضية اللاجئيـن الرجال، وخاصة الشـباب العازييـن منهم». نقلـتُ إليه قصـة أخبرني إياها عامـل آخـر في إحـدى المنظمات غيـر الحكومية، مفادها أنه كل سـتة أشـهر تقريبًا، خلال اجتمـاع لمتابعة الوضع، يثير شخص ما مسـألة عـدم إحراز تقدم بشـأن «اسـتراتيجية الرجـال والفتيان». يتأسّـف الجميع علـى ذلـك، لفتـرة وجيزة، ثمّ ينتهـي الاجتماع وينشـغل الجميع مجـددًا، ولا يحـدث أي تطوّر في المسـألة، حتـى يتـم طرح المشـكلة نفسـها مرة أخرى بعد سـتّة أشـهر. بعـد أن أخبرت مديـر البرنامج هـذه القصّة، نظر مباشـرة فـي عينيّ وأجـاب: «هكذا هو الوضع تمامًا!»

أثار ردّ الفعل هذا اهتمامي، خصوصًا أنّ مشروعي البحثي يتناول اللاجئين الرجال وصفات الذكورة في الاستجابة للأزمة السورية في الأردن. هل حقًا لم يكن «أحد» يركّز على قضية اللاجئين الرجال؟ ما الذي تسعى «استراتيجيات الرجال والفتيان» إلى تحقيقه؟ ما مجالات العمل التي شملتها (لم تشملها) هذه الاستراتيجيات؟ وكيف نستشفّ نظرة العاملين في المجال الإنساني للاجئين والرجال وصفات الذكورة من هذه الإجابات؟ هل تشكّلت هذه النظرة من المعارف «القابلة للنقل» المعمول بها عبر سياقات إنسانية مختلفة، أم أنها تتعلق بشكل خاص بالرجال السوريين؟ الرجال العرب؟ الرجال المسلمين؟ تلك هي بعض الأسئلة الأساسية التي حفّزتني على خوض بحث الدكتوراه الخاص بي، الذي تلخّصه هذه الورقة. أ

ترتبط هذه الأسئلة ارتباطًا وثيقًا بموضوع هذا العدد من صحيفة «Civil Society Review»، الذي يدعونا إلى إعادة التفكير في أوجه عدم المساواة والهيكليات غير الرسمية في سياقات الهجرة والتنقل والتجول في الشرق الأوسط. وإذ يعاين بعثي بشكل وثيق الحياة في مخيم الزعتري للاجئين وإدارته، وهو أكبر مخيم للاجئين للسوريين في الشرق الأوسط، أسعى إلى تحليل الطرق التي تؤدي بها الإدارة الإنسانية للاجئين إلى إدامة عدم المساواة في السلطة والظلم الاجتماعي، وتحدّ من قدرة اللاجئين على التحكّم بمسار حياتهم. تشكّل مقاربتي، التي تركّز على تحليل متعدد الجوانب للنوع الاجتماعي، طريقة مناسبة لاستكشاف هذه الأسئلة، ولإلقاء الضوء عليها من خلال دراسة موضوع لم يهتمّ به الباحثون كثيرًا."

في معرض استكشاف هذه الأسئلة، ينطلق البحث من رؤيتين جوهريّتين تردان في بحوث نقديّة ونسوية درست العمل الإنساني مع اللاجئين. أولًا، وتّق الباحثون الطرق المتعدّدة التي استندت بها الجوانب المركزية لنظام اللاجئين إلى افتراضات «لا تراعي المنظور الجنساني» وتميز التجارب (المتوقعة) للرجال المتبايني الجنس والمتوافقي الجنس. يشمل ذلك أشكال الاضطهاد الواردة في تعريف اللاجئ ضمن الاتفاقية المتعلّقة بوضع اللاجئين الصادرة عام ١٩٥١، والنماذج الأبوية التي استُخدِمَت في بعض

لويس تيرنـر، «تحـدي اللاجئيـن الرجـال: العمـل الإنسـاني والصفـات الذكوريـة فـي مخيـم الزعتـري للاجئيـن،» أطروحة دكتـوراه، لنــدن، جامعـة سـواس لنــدن (قسـم السياسـة والدراسـات الدوليـة)، متوفّـر عبـر الرابـط التالـي: https://eprints.soas.
 آخـر زيـارة للرابـط فـي ٢٥ آب/أوغسـطس ٢٠١٩].

كيمبرلـي و. كرينشـا، «تسـليط الضـوء علـى التقاطـع بيـن العـرق والجنس: نقد نسـوي أسـود لعقيـدة مكافحـة التمييز،
 والنظريـة النسـوية، والسياسـات المضـادة للعنصريـة، "المنتـدى القانونى لجامعـة شـيكاغو، المجلّـد 1989، ص..-167-139

٣ مجدلينــا ســوريوم، «تعريــف الآخــر لإضفاء الذكورة علــى الذات: مفاوضات الرجال الســوريين حــول الذكورة أثنــاء النزوح في مصــر، "إشــارات: صحيفة المرأة في الثقافــة والمجتمع، ٢٠١٨، المجلّــدد ، صــ686ــ 666

السياقات لتحديد وضع اللاجئ. في الوقت نفسه، وتماشيًا مع الافتراضات الأبوية، يصبح اللاجئون من «النساء والأطفال» موضوع قلق أساسي بالنسبة للجهات الفاعلة الإنسانية في سياقات النزوح. ومع ذلك، فإن هاتين الرؤيتين القيّمتين لا تكشفان نظرة العاملين في المجال الإنساني للاجئين الرجال في عملهم اليومي كيفية تفاعلهم معهم، وكيف يتصورون مسؤولياتهم تجاه هذه الفئة الديموغرافية، أو كيف يؤثّر فهمهم للذكورة في العمل الإنساني. في هذه الورقة البحثية القصيرة، سوف أقدّم نظرة عامة عن الحجج التي يطرحها هذا المشروع البحثي. وبعد تحديد المنهجية المعتمدة لإجراء البحث، وبعض الأسئلة ذات الصلة بالموقف والأخلاق، سأشرح الحجج الرئيسية للبحث، مع الإشارة إلى ثلاثة مواضيع: اللاجئون الرجال و»الضعف»، واللاجئون الرجال وسبل العيش. أخيرًا، سأشرح المساهمات التي يقدمها هذا البحث لكل من المجال الأكاديمي ومجال العمل الإنساني.

من الناحية المنهجية، يعتمد البحث على عمل ميداني أساسي واسع النطاق أُجريَ في الأردن في الفترة الممتدّة بين أيلول/سبتمبر ٢٠١٥ وآب/أغسطس ٢٠١٦. فخلال هذه الفترة، أجريت ما مجموعه ٧٠ مقابلة مع عاملين في المجال الإنساني وفي منظمات غير حكومية، ومع موظفين أمنيين في الزعتري، وكذلك ومع عدد من أصحاب العمل والوكالات المانحة، ومع لاجئين سوريين يعيشون في الزعتري، وكذلك مع المجتمعات المضيفة. وأجريت أيضًا مناقشة جماعية مع ١٢ سوريًا في مركز شباب Questscope في الزعتري مع المنظمة غير الحكومية في المخيم، فضلًا عن مشاهدة واسعة النطاق للمشاركين في الزعتري مع المنظمة غير الحكومية «النهضة العربية للديمقراطية والتنمية» (ARDD).

تتميـز البحـوث فـي سـياقات النـزوح القسـري بانعـدام المسـاواة والتكافـؤ في القـوى، وهو مـا يمكن أن يـؤدي بسـهولة إلى اسـتغلال اللاجئين، وعـدم احترام وقتهـم واحتياجاتهـم ووجهات نظرهم.^ فـي حالتي، كرجـل أبيـض يحمـل الجنسـية البريطانية، فـإن أوجه عـدم المسـاواة هذه تعـود (على الأقل) إلـى الجنس والعـرق والجنسـية، بالإضافـة إلى أوجـه عدم المسـاواة الأخـرى الناتجة عن الأولـي، مثل إمكانيـة الوصول

٤ إيريـن باينـس، الكيانـات الضعيفـة: النوع الاجتماعـي، والأمم المتحـدة والأزمة العالميـة للاجئين،لندن، روتلـدج، ٢٠٠٤. ؛ كريسـتين م. سـيرفيناك، «تعزيز اللامسـاواة: التمييز القائـم على النوع الاجتماعي فـي مقاربة الأونروا لوضع اللاجئ الفلسـطيني،" الصحيفـة الفصليـة لحقوق الإنسـان،1994، المجلّـد(2)1، ص. ٣٠٠-٣٧٤؛ جين فريدمـان، «تعميم مراعاة المنظور الجنسـاني في حمايـة اللاجئين،» مراجعة كامبردج للشـؤون الدولية،2010، المجلّـد ٣٢(٤)، ص. ٢٠٨-٢٠٩.

٥ سينثيا إنلوي، الصباح التالي: السياسة الجنسية في نهاية الحرب الباردة، بيركلي، منشورات جامعة كاليفورنيا، ١٩٩٣.

جينيف وهيندمان ووينونا جايلي: «في انتظار ماذا؟ تأنيث اللجوء في الحالات المطوّلة،» صحيفة النوع الاجتماعي والمكان والثقافة،2011 ، المجلَّده/١٥١)، ص.373-36 ؛ هيذر ل جونسون، «انقر للتبرع: الصور المرئية، وبناء الضحايا وتخيل اللاجئة،» صحيف العالم الثالث فصليا،2011، المجلَّد ٣٢ (٦)، ص. 2015-1013

٧ اللاطِّلاع على مناقشة أوسع حول المنهجية المفصّلة، انظر: لويس تيرنر، المرجع السالف الذكر،.2018

۸ منار بـالل، «مغيمـات اللاجئيـن ليست معالـم سياحية،» موقع إلكترونـي، صحيفـة هافنغتن بوسـت، ٦ كانـون الأول/ http://www.huffingtonpost.com/manar-bilal/our-refugee-camps-are-not-tourist- ديسـمبر ٢٠١٧، متوفّر عبـر الرابط التالـي: attractions\_b\_9041800.html [آخـر زيـارة للرابط في ٢٥ آب/أوغسـطس ٢٠١٩]؛ موي علي نايل، «اللاجئون الفلسـطينيون ليسـوا https://electronicintifada.net/]؛ متوفّر عبر الرابط التالـي: /٢٠١متوفّر عبر الرابط التالـي: /٢٠١متوفّر عبر الرابط التالـي: /٢٠١متوفّر عبر الرابط التالـي: /٢٠١متوفر «تأملات المجدة المتماعية» ٢٥ آب/أوغسـطس ٢٠١٩)؛ ميسـم نمر، «تأملات في ٢٥ آب/أوغسـطس ٢٠١٩)؛ ميسـم نمر، «تأملات في الاقتصاد السياسـي في أبحاث الهجرة القسـرية مـن منظور «الجنـوب العالمـي»،» موقع إلكترونـي، المجلـة الاجتماعية، ٢٠ متوفّر عبر الرابط التالـي: https://www.thesociologicalreview.com/reflections-on-the-political-economy-in-.
أصر زيـارة للرابط في ٢٠١٥ متوفّر عبر الرابط التالـي: forced-migration-research-from-a-global-south-perspective/

إلى أماكن وبلادٍ متعدّدة، وهو الأمر الذي مكّنني من إجراء هذا البحث في الأساس. بما أنني أعمل وفقًا لقواعد أخلاقية محددة، وحاولت أن أضمن، طوال عملية البحث، أنني أساهم بشكل بنّاء في العمل والمساعدة الإنسانية، عبر التطوّع والتبرّع، واستمريّت بالمساهمة في الكثير من المنظمات الإنسانية في السنوات التي أعقبت عملي الميداني. عند اختيار مواضيعي البحثية، كنت على دراية أيضًا بالسياق السياسي الأوسع نطاقًا الذي ستُفسَّر ضمنه هذه المواضيع، فضلًا عن السرديّات السائدة عن اللاجئين السوريين الرجال. ' ودفعني هذا السياق إلى تركيز تعليلي على العمل الإنساني، وبالتالي «الدراسة عموديًا» و «أفقيًا». ''

# اللاجئون الرجال، و«مواطن الضعف»، والاستقلالية في المساحات الإنسانية

تتمثّل الحجـة الأساسـية لهـذا البحـث في أنّ الرجـال اللاجئيـن يشـكّلون تحديًا بالنسـبة إلـي العاملين في المجال الإنساني، وتحديدًا في الاستجابةُ للاجئين السوريين. ١٢ فيتم التعامل معهم، بطرق مبنية على أساس النوع الاجتماعي والعرقي، على أنهم مستقلون ومنتجون وناشطون سياسيًا وخطيرون في بعض الأحيان، مما يشوش بالتالي النظرة الإنسانية للاجئين. غالبًا ما يُنظَر إلى الرجال السوريين في مختم الزعتـرى للاجئيـن على أنهم يثيرون المشـاكل ويصعُـب ضبطهم والعمـل معهم، على سبيل المثال عندما يحاولون ممارسة التأثير على التنظيم المكاني للمخيم، وعندما ينفّذون أنشطة اقتصادية مستقلة، وعندما يحتجون على القرارات الإنسانية. وعليه، يطرح اللاجئون الرجال مشكلة بالنسبة إلى العاملين في المجال الإنساني، إذ يصعب قمعهم أو إصلاحهم أو تنظيمهم أو تجاهلهم، بينما تصبح اللاجئات، اللواتي يفضّل الكثيـر مـن العامليـن في المجال الإنسـاني التعـاون معهـنّ، فئة غير إشـكالية يمكن فـرض جداول الأعمـال الإنسـانية عليهـا. فـي اسـتراتيجيات الحوكمة هـذه، تعتمـد الجهات الفاعلـة في المجال الإنسـاني على المعرفة «العالمية» المفترضة، في حين أن معرفة المجتمع السوري والسياق الأردني وأولويّاتهما تُعتبر أقل شأنًا بسبب تصنيفها على أنها «محلية». وبذلك، يمنح العاملون في المجال الإنساني بشكل متسـق الأولوية لأهدافهم ومنطقيّاتهـم وفهمهم الخاص للنوع الاجتماعي، على حسـاب أهداف ومنطقيّات وفهـم السـوريين أنفسـهم، مـا يؤدي فـي الواقع إلـي إضعاف «المسـتقّيدين». فـي الأقسـام اللاحقة من هـذه الورقـة البحثيـة، سـأوضح هـذه الحجـج من خـلال التركيز علـي ثلاثـة جوانب رئيسـية لهذا المشـروع البحثي. أولًا، ما إذا كان يُنظَر إلى الرجال اللاجئين السوريين على أنهم بحاجة للرعاية الإنسانية؛ ثانيًا، ما إذا كان يُنظَر إلى اللاجئين السوريين الرجال على أنهم «ضعفاء»؛ وثالثًا، سوف أُسلِّط الضوء على محاولات السوريين لتوفير سُببُل العيش في المخيم.

تتمثّل إحـدى النتائج الرئيسـية لهـذا البحث فـي أنه بالنسـبة إلى الكثيـر من الجهـات الفاعلة فـي المجال

<sup>9</sup> كريسـتينا كلارك - كازاك، «الاعتبـارات الأخلاقيـة: بحـث مـع أشـخاص في حالات الهجرة القسـرية،» اللاجـئ: صحيفة كندا حـول اللاجئين، 2017، المجلَّـد ٣٦(٢)، ص. ١١-١٧.

١١ لـ ورا نادر، «عالـم الأنثروبولوجيا - وجهـات النظـر المكتسـبة مـن الدراسـة،» فـي: ديـل هايمـز (ناشـر)، إعـادة اختراع الأنثروبولوجيا، نيويـورك بانثيـون بوكـس،1972 ، ص.311-284

١٢ أستخدم مصطلحات مثل «العاملين في المجال الإنساني» و»المنظّمات الإنسانية» للإشارة إلى الأفراد والمنظّمات الا المعنيين في توفير المعونة والمأوى والدعم والبرامج والخدمات للاجئين على نطاق واسع، بواسطة مجموعة من الوكالات التابعة للأمم المتّحدة، والمنظّمات الدولية، والمنظّمات غير الحكومية الدولية والوطنية، تحت راية «الاستجابة للاجئين».

الإنساني، ليس من البديهي أنّ اللاجئين السوريين الرجال هم أشخاص بعاجة إلى الرعاية الإنسانية. وكما أثبت الباحث ون المعنيون بالمواضيع النسوية، غالبًا ما يُنظَر إلى اللاجئ في «الجنوب العالمي»، خاصةً في سياقات المخيمات، على أنه في وضع غير فعّال وأنثوي وغير مُسيّس. " على النقيض من ذلك، يُفترَض أن الرجال السوريين مستقلون وفعّالون، وعلى وجه الخصوص أنهم قادرون على الاعتماد على مشاركتهم الخاصة في سوق العمل لإعالة أنفسهم. وتستند هذه الأفكار إلى رؤية عنصرية للذكورة، حيث يُعتبَر أنّ الرجال السوريون، بصفتهم رجالًا عرب، محصّنين بطريقة ما من عنف سوق العمل في الأردن وهشاشته. من ناحية أخرى، يُفترَض أن اللاجئات بعاجة إلى «التمكين» (بالطرق المعددة التي يتخيلها العاملون في المجال الإنساني)، حتى لو أدّى هذا التمكين في النهاية إلى زيادة الأعباء التي يتحملها النساء، أن أو إلى تشجيع النساء على المشاركة في مبادرات يتبيّن لاحقًا أنها استغلالية. أن

برز بعض الغموض وعدم اليقين المماثل في المناقشات حول موقع الرجال السوريين ضمن سياقات العمل الإنساني بشأن «النوع الاجتماعي» وعلاقتهم مع هذا العمل. يدرك العاملون في المجال الإنساني أن مقترحات البحوث والمشاريع يجب أن تنمّ عن «وعي جنساني»، وأن الطريقة الرئيسية الإنسات هذا الوعي كانت عن طريق التأكيد اللغوي على مراعاة الاحتياجات المختلفة لـ»النساء والفتيات والفتيان والرجال». لكن نادرًا ما يُنظَر إلى اللاجئين الرجال كأشخاص يمرّون هم نفسهم بتجارب نزوح مُجنسَنة. ألا لذلك، كما قال أحد من أجريت معهم المقابلات، من الصعب للغاية على العاملين في المجال الإنساني «أن يقرّروا فعليًا أن يكونوا ضد» اللاجئين الرجال، لأنهم جزء من عموم السكان الذين يتعين على العاملين في المجال الإنساني المجال الإنساني، قو كان أيضًا. أن أم موقف اللاجئين الرجال ووضعهم ضمن العمل الإنساني، قد كان أعصمًا بالنسبة إلى الكثيرين من العاملين في المجال الإنساني. وعليه، فإنّني أُفسر هذا الالتباس بأن غامضًا بالنسبة إلى الكثيرين من العاملين في المجال الإنساني. وعليه، فإنّني أُفسر هذا الالتباس بأن الرجال اللاجئين السوريين هم في مركز غير مؤكد كأشخاص بعاجة للرعاية الإنسانية.

كانت تعريفات العاملين في المجال الإنساني لـ»الضعف» أحد المجالات الأساسية التي برزت فيها هـذه الديناميات. ففي السنوات الأولى من الاستجابة لأزمة اللاجئين السوريين في الأردن، كان مُستوى «الضعف» يُحتسَب باستخدام «نهج المجموعة». على سبيل المثال، وفقًا لوثيقة من مفوض الأمم المتحدة السامي لشؤون اللاجئين ومؤسسة الإغاثة والتنمية الدولية، يتضمن اللاجئون ست مجموعات «ضعيفة»: النساء المعرضات للخطر، والمسنون/كبار السن المعرضون للخطر، والأطفال المعرضون للخطر، والأشخاص الذين يعانون من للخطر، والوالد(ة) أو مقدّم(ة) الرعاية الوحيد(ة)، والأشخاص ذوو الإعاقة، والأشخاص الذين يعانون من

١٣ جينيفر هيندمان ووينونا جايل، المرجع السالف الذكر، ٢٠١١؛ هيذر ل جونسون، المرجع السالف الذكر، 2011

١٤ سارة أ. توبين ومادلين أوتيس كامب، «حوكمة المنظمات غير الحكومية واللاجئين السوريين» في الأردن، "تقرير الشرق الأوسط، ٢٠١٦، المجلّد 278 ، ص. ١١-٤.

١٥ كاثرينــا لينــر ولويــس تيرنــر، «جعــل اللاجئين يعملــون؟ سياســة دمج اللاجئين الســوريين في ســوق العمل فــي الأردن،" صحيفة نقد الشــرق الأوســط،2019 ، المجلّــد ١١/٢٨)، ص. .5و-65

١٦ لويس تيرنر، «اللاجئون السـوريون كأشـخاص بعاجة للرعاية الإنسـانية»، الصحيفة الدولية للنسـاء في السياســة، ٢٠١٩، المحلِّد ٢١(٤)، ص. ٩٩٥-٢١٦.

١٧ مقابلة مع كيرت رودس، المدير الدولي لكويستسكوب، عمان، ١٩ أيار/مايو، ٢٠١٦.

مشاكل صحّية خطيرة. ١٠ في الأردن، استُبدِل هذا النظام إلى حد بعيد، لأنّه كانَ يفرض مبدأ التعميم على المجموعات، ولم يأخذ في الحسبان أسباب «الضعف» أو التغييرات في حالة «الضعف». أمّا النظام الجديد فأتى على شكلِ «إطار لتقييم نقاط الضعف» - وهو كناية عن مسح واسع النطاق يهدف إلى قياس مُستوى «ضعف» اللاجئين - إلا أنّ التعريف غير الرسمي لمن هو «ضعيف» ولمن ليس «ضعفًا» بقى شائعًا ومؤثرًا على نطاق واسع بين العاملين في المجال الإنساني.

فقد افتُرِض أنّ النساء اللواتي يعشن مع أطفال ولكن ليس مع رجال، على سبيل المثال، أي ما يسمى به الأسر التي ترأسها إناث»، بموجب هذا الترتيب العائلي، «ضعيفات» بشكل خاص أو محدد. ويُطبَق هذا التصنيف لـ»الأسرة التي ترأسها أنثى» بشكل مُعمّم، بصرف النظر عن سبب عيش المرأة بدون شريك. فعندما تعيش امرأة مع شريك من الرجال، يُفترض في العادة أن الأسرة لا «ترأسها أنثى»، أي أن المرأة «ترأس» أسرتها في غياب الرجل فحسب. وكما تعاجج سوزي جولي Susie Jolly فإن هذا التصنيف غير متجانس بشكل مثير للقلق، حيث يتجاهل «احتمال أن [الأسرة] يمكن أن ترأسها أنثى عن قناعة»، كما في حالة الأسر التي يديرها ثنائي من المثليات، على سبيل المثال، أو المرأة التي تفضل العيش بدون زوج. أن

من ناحية أخرى، يُفترَض عادةً أن الرجال اللاجئين غير «ضعفاء». ويبدو أن الإجماع على أن اللاجئات والأطفال هم (الأكثر) «ضعفًا» هو افتراض «بديهي» لدى العاملين في المجال الإنساني، وبالتالي لا يحتاج إلى تفسير أو تبرير. ولا بدّ من الإشارة في هذا السياق إلى أنّ اعتبار المرء «ضعيفًا» من قبل الجهات الفاعلة في المجال الإنساني (وكذلك من قبل الدول والأنظمة القضائية) يمكن أن تكون له الجهات الفاعلة في المجال الإنساني (وكذلك من قبل الدول والأنظمة القضائية) يمكن أن تكون له آثار كبيرة على حياة اللاجئين ورفاهيتهم - فيعد الاعتراف بهم كهضعفاء» (أكثر ضعفًا) شرطًا مسبقًا للوصول إلى المساعدات والبرامج الإنسانية، وكذلك فرص إعادة التوطين. لذلك يبدو أن العاملين في المجال الإنساني استسهلوا التعامل مع النساء اللاجئات، واستسهلوا كثيرًا التأثير عليهنّ، مقارنة بعلاقتهم مع اللاجئين الرجال. '

ومع ذلك، كما أشرت بإسهاب في كتابات أخرى '' فإنَّ فهم حياة الرجال اللاجئين واحتياجاتهم من خلال إطار تعليليّ قائمٍ على فكرة «الضعف» قد يُسفِر أيضًا عن تبعات سلبية على الرجال اللاجئين أنفسهم. فاعتماد مقاربة كتلك يؤدي إلى إدامة نظام قمعي يتم بموجبه توزيع الموارد وفقًا للأطر والأفكار والعسابات الإنسانية. بدلًا من ذلك، يجب على الباحثين والعاملين في المجال الإنساني على حد سواء أن يبنوا تعليلهم لحياة اللاجئين على الأطر والمفاهيم والأفكار التي تهم اللاجئين أنفسهم."

۱۸ المفوضية السامية للأمم المتحدة لشــؤون اللاجئين ومؤسســة الإغاثة والتنميــة الدوليــة، «معايير الضعـف، " موقع الكترونــي، المفوضيــة الســامية للأمــم المتحــدة لشــؤون اللاجئين ومؤسســة الإغاثــة والتنميــة الدولية، تاريـخ غير متوفّر ، متوفّر عبـر الرابـط التالــي: http://data.unhcr.org/syrianrefugees/country.php?id=107. [آخــر زيارة للرابط في ٢٥ آب/أوغســطس ٢٠١٩].

١٩ سـوزي جولـي، لمـاذا تعمل التنمية بشـكل مسـتقيم؟ معيارية المغايـرة في قطاع التنميـة الدولية، صحيفـة التنمية في الممارسـة،2011، المجلّد ٢١(١)، ص..28-18

٢٠ لويس تيرنر، المرجع السالف الذكر،.2018

٢١ لويس تيرنر، «سياسـات وصف الرجال اللاجئين السـوريين على أنهم «ضعفاء»، «صحيفة السياسـات الاجتماعية: دراسات دولية في النـوع الاجتماعي والدولة والمجتمع، منشـور قادم.

٢٢ أوليفيــا أوموريــروا راتزيبــوا، «ما ســبب الحــداد؟ تأملات تتســم بتصفية الاســتعمار حــول (نهايــة) الإنســانية الليبرالية،"

إن المجال الثالث الذي أود من خلاله استكشاف وإثبات الحجج الرئيسية لهذا المشروع البحثي هو محاولات الرجال السوريين إيجاد فرص لتوفير سُبُل العيش خارج سيطرة الجهات الفاعلة الإنسانية والعكومية. فما أن افتُتِح مخيم الزعتري، حتى بدأ السوريون في القيام بأنشطة اقتصادية غير رسمية، وبتبادل وتسويق البضائع التي وزعت عليهم من قبل الوكالات الإنسانية. نما هذا السوق فأصبح يحتوي على ما يقارب ٣٠٠٠ مشروع تجاري، تم تأسيسها وإدارتها وملء الوظائف فيها بأغلبية ساحقة من قبل الرجال. عكست الطبيعة المجنسنة لهذا النشاط الدور المحوري الذي تلعبه «إعالة الأسرة» في نظرة الكثير من الرجال السوريين لمفهوم الذكورية، وفهمهم المجنسن على نطاق أوسع للعمل والمسؤولية، ولكن أيضًا لعوامل أخرى (غالبًا ما تكون مترابطة) مثل الوصول إلى رأس المال.

وقد تنوّعت الاستجابات الإنسانية لهذا النشاط. فكان العاملون في المجال الإنساني «على أرض الواقع» في الزعتري أكثر تعاطفًا نسبيًا مع إنشاء السوريين لهذا السوق، والاعتراف بحتمية النشاط الاقتصادي غير الرسمي في سياق المخيم. إلا أن جهات فاعلة إنسانية أخرى أعربت عن أسفها لاتّخاذ الأمور هذا المنحى، لأن السوريين كانوا يستخدمون الموارد بطرق لم يقصدها العاملون في المجال الإنساني، وبذلت جهودًا مكثفة للحد من قدرات السوريين على إعادة تشكيل مساحة المخيم وحياتهم داخله بهذه الطرق. وكانت قيادة المفوضية في البلاد، والحكومة الأردنية، منزعجتَيْن من السوق ومن حيّز الاستقلالية الذي يتيحه، والديمومة التي رأوا أنها يمكن أن تتطور جرّاء إنشاء السوق. وبينما كان العاملون في المجال الإنساني، في بعض الأحيان، سعداء بالترويج للسوريين بوصفهم «رواد أعمال»، فإن أنشطة السوريين عطلت على نطاق واسع استراتيجيات الحكم السلطوي التي يسعى الكثير من الجهات الفاعلة في المجال الإنساني والجهات الفاعلة في المجال الإنساني والجهات الفاعلة الكومية إلى استخدامها في مخيمات اللاجئين. في هذا السياق أيضًا كان يُنظر إلى الرجال اللاجئين على أنهم فاعلون ومنخرطون في السياسة أكثر من اللروم، وعلى أنهم مي ميمات اللابانية ومعها أو تنظيمها.

في المشروع البحثي الأوسع نطاقًا، " يتم تطبيق هذه الحجج والتحاليل على مجموعة أوسع من المواضيع والتدخلات الإنسانية، بما في ذلك: الأنشطة التي حاولت «إشراك» الرجال السوريين كعلفاء في الوقاية من العنف الجنسي والجنساني، وبرامج «النقد مقابل العمل» الإنسانية، وإدارة مخيّم اللاجئين، وجدول أعمال «الابتكار» الإنساني. وتكتسب هذه النتائج مجتمعةً أهمية واسعة لكل من الدراسات الأكاديمية والممارسات الإنسانية، ونلخّص أبرزها في ما يلي.

# المُضيُّ قدمًا: البحث والعمل مع اللاجئين الرجال

في سياق دراسة فهم العاملين في المجال الإنساني للاجئين الرجال والصفات الذكورية، وهو موضوع قلّما يحظى باهتمام منهجي، يقدّم هذا البحث مساهمات جديدة ومهمّة للأدبيّات ذات الصلة. فيميل التحليل الأكاديمي الحالي بشأن العمل الإنساني مع اللاجئين الرجال إلى التركيز فقط على البرامج الجنسانية أو العمل المتعلّق بالعنف القائم على النوع الاجتماعي؛ ٢٤ على النقيض من ذلك، ينظر بعثي

صحيفة الشؤون الإنسانية،2019 ، المجلّد١ (١)، ص. ٦٥-٦٧.

٢٢ لويس تيرنر ، المرجع السالف الذكر،.2018

على سبيل المثال، انظر: بابرا لوكونكا،»الرجال الكبار الجدد: إضعاف اللاجئين كقضية تتعلق بالأمن الإنساني، "الهجرة الدولية، 2012 ، المجلّده ٥٠)، ص. ١٣٠- ١٤١؛ إليزابيث أوليفيوس، «الرجال اللاجئون كجناة أو حلفاء أو مثيري شغب؟ الخطابات الناشئة حول الرجال والصفات الذكورة في المساعدة الإنسانية،»، المنتدى الدولي لدراسات المرأة، ، ٢٠١٦، المجلّد ٥٦، ص. ٥٦-٦٥.

في الطرق التي تُنسَج من خلالها المفاهيم حول اللاجئين الرجال والصفات الذكورية، وتأثيرها العميق على جميع جوانب العمل الإنساني. بالتالي، تكتسب هذه الدراسة أهمية خاصة بالنسبة إلى الباحثين الذين يعملون في كثير من الأحيان في العلاقات الدولية النسوية، ويسعون لاستكشاف وكشف الدور المحوري للنوع الاجتماعي، وهياكل السلطة والتمايز التي تتقاطع معه، في تمظهرات القوة الدولية. كذلك، تكتسب الدراسة أهمية كبيرة بالنسبة إلى العاملين على مسألة «الأزمة» السورية والاستجابات لها، كما أنها تقدّم وجهة نظر جديدة يمكن من خلالها تعليل هذه الأحداث وفهمها. فضلًا عن ذلك، قد يجد الباحثون الذين يتناولون قضايا الأردن المعاصرة والعمل الإنساني والنوع الاجتماعي ومسألة اللاجئين فائدة في الدراسة، لجهة تعمّقها في استكشاف أنماط العياة والحوكمة والسياسة في مغيّم الزعتري وتعليلها وأخذها البُعد الطبقي في الاعتبار.

كذلك، يكتسب هذا العمل أهمية واسعة بالنسبة إلى الأفراد والمنظمات العاملة في القطاع الإنساني وقطاع المنظمات غير الحكومية، خاصة (ولكن ليس حصريًا) بالنسبة إلى أولئك الذين يعملون مع اللاجئين السوريين أو في سياقات الشرق الأوسط. ويقدم بحثي منظورًا جديدًا يمكن من خلاله فهم العمل الإنساني والتفكير فيه. فهو لا يقدم «تقييمًا» تقليديًا للعمل الإنساني، ولا يجيب عما إذا كان هذا العمل «ناجعًا»، وفقًا لمعايير المانعين أو العاملين في المجال الإنساني. بدلًا من ذلك، تتبع الدراسة النهج نفسه المعتمد في سلسلة من البحوث الهامة والمستنيرة إثنوغرافيًا، التي تنظر في كيفية عمل هذه المشاريع والتدخلات. وعليه، يدعو بعثي إلى إعادة تقييم عميق لطرق تنفيذ العمل الإنساني مع اللاجئين. ومن بين الموضوعات التي يدور حولها الجدال، كما نوقش أعلاه، الطرق التي تركز بها الجهات الفاعلة الإنسانية باستمرار على قيمها وأطرها وأولوياتها الخاصة - بدلًا من تلك الخاصة باللاجئين - بما في ذلك فهمهم للنوع الاجتماعي. لذلك، يجب ألا تقتصر جهود الممارسين وواضعي باللاجئين - بما في ذلك فهمهم للنوع الاجتماعي. لذلك، يجب ألا تقتصر جهود الممارسين وواضعي يطرح التعليل مسألة كيف يمكن للعمل الإنساني أن يركّز على اللاجئين - أي على حياتهم ومفاهيمهم وأكثر في تحرير أولئك الذين سيحتاجون إلى وأطرهم المفاهيمية والأشهر والسنوات القادمة.

## شكر وتقدير

أودّ التعبيـر عـن خالـص امتنانـي لفريقـي الإشـرافي الرائع في جامعـة SOAS في لنـدن – لاله خليلـي المخالا فترة Tania Kaiser وراول راو Rahul Rao وتانيـا كايـزر Tania Kaiser - علـى توجيههـم ودعمهـم وملاحظاتهـم خـلال فترة إعـداد أطروحـة الدكتـوراه. كذلـك، أودّ شـكر جميـع محـاوريّ فـي الأردن، وأُقـدّر وقتهم ووجهـات نظرهم ومعرفتهـم. أعـرب كذلـك عن امتنانـي الخاصّ لزملائـي في منظمـة النهضة العربيـة للديمقراطيـة والتنمية (ARDD)، الذيـن عملـت معهـم عـن كثـب. وأود أيضًا أن أشـكر محـرري صحيفـة «Civil Society Review» لدعوتـي للمشـاركة مـن خلال هـذا الملخص.

.....

#### قائمة المراحع

إيرين باينس، الكيانات الضعيفة: النوع الاجتماعي، والأمم المتحدة والأزمة العالمية للاجئين،لندن، روتلدج، ٢٠٠٤ .

منار بـللا، «مخيمـات الللجئيـن ليسـت معالـم سـياحية،» موقـع إلكتروني، صحيفـة هافنغتـن بوسـت، ٦ كانـون الأول/ ديسـمبر ٢٠١٧، متوفّـر عبـر الرابـط التالـي: http://www.huffingtonpost.com/manar-bilal/our-refugee-camps-are-not-tourist-أركون عبـر الرابـط ألـيارة للرابـط فـي ٢٥ آب/أوغسـطس ٢٠١٩]

كريســتين م. ســيرفيناك، «تعزيز اللامساواة: التمييز القائم على النوع الاجتماعي في مقاربة الأونروا لوضع اللاجئ الفلسطيني،» الصحيفة الفصلية لحقوق الإنسان، ١٩٩٤،المجلّد ١٦(٢)، ص. ٣٠٠-٣٧٤.

كريسـتينا كلارك - كازاك، «الاعتبـارات الأخلاقيــة: بعث مع أشــخاص فــي حالات الهجرة القســرية،» اللاجئ: صحيفــة كندا حول اللاحثـــر،،٢٠١٧، المحلَّد ٣٣(٢)، ص. ١١-١٧.

كيمبرلــي و. كرينشــا، «تســليط الضــوء على التقاطع بين العرق والجنس: نقد نســوي أســود لعقيــدة مكافحة التمييــن، والنظرية النســوية، والسياســات المضادة للعنصرية،» المنتدى القانوني لجامعة شــيكاغو، المجلّــد ١٩٨٩، ص. ١٣٩-١٦٧.

سينثيا إنلوي، الصباح التالي: السياسة الجنسية في نهاية الحرب الباردة، بيركلي، منشورات جامعة كاليفورنيا،١٩٩٣.

جيـن فريدمــان، «تعميم مراعاة المنظور الجنســاني في حمايــة اللاجئين،» مراجعة كامبردج للشــؤون الدوليــة، ٢٠١٠، المجلّد ٢٣(٤)، ص. ٢٠٨-٥٠٩.

جينيف و هيندمان ووينونا جايلز، «في انتظار ماذا؟ تأنيث اللجوء في الحالات المطوّلة،» صحيفة النوع الاجتماعي والمكان والثقافة، ١٢٠١، المجلّد ١٨(٣)، ص. ٢٦١-٧٩.

هيــذر ل جونســون، «انقــر للتبــرع: الصــور المرئيــة، وبنــاء الضحايــا وتخيل اللاجئــة،» صحيــف العالــم الثالث فصليـــا،٢٠١١. المجلّــد ٣٣(٦)، ص. ١٠١٥–١٠٣٧.

سوزي جولي، لماذا تعمل التنمية بشكل مستقيم؟ معيارية المغايرة في قطاع التنمية الدولية، صحيفة التنمية في الممارسة، ٢٠١١، المجلَّد ٢٠١١)، ص. ٨١-٢٨.

كاثرينـا لينـر ولويـس تيرنر، «جعل اللاجئين يعملون؟ سياســة دمج اللاجئين الســوريين في ســوق العمل فــي الأردن،» صحيفة نقد الشرق الأوســط، ٢٠١٩، المجلَّد ٢٠(١)، ص. ٢٥-٩٥.

بابـرا لوكونكا،»الرجـال الكبار الجدد: إضعـاف اللاجئين كقضية تتعلق بالأمن الإنسـاني،» الهجرة الدوليــة، ٢٠١٢، المجلّد ٥٥(٥)، ص. ١٣٠-١٤٠.

دافيد موس، تشجيع التنمية: إثنوغرافيا لسياسة وممارسة المساعدة، صحيفة الأنثروبولوجيا والثقافة والمجتمع، لندن، منشورات بلوتو، ٢٠٠٥.

لـورا نــادر، «عالــم الأنثروبولوجيا - وجهات النظر المكتســبة من الدراســـة،» في: ديل هايمز (ناشــر)، إعادة اختــراع الأنثروبولوجيا، نيويــورك بانثيون بوكس، ١٩٧٢، ص. ٢٨٤- ٣١١.

موي علي نايل، «اللاجئون الفلسطينيون ليسوا في خدمتكم،»موقع إلكتروني، الانتفاضة الالكترونيـة، ٥ أيار/مايو ٢٠١٣،متوفّر عبر الرابط التالي: ٢٤٦٤/https://electronicintifada.net/content/palestinian-refugees-are-not-your-service [آخر زيارة للرابط في ٢٥ آب/أوغسطس ٢٠١٩].

ميسـم نمـر، «تأمـلات في الاقتصاد السياسـي في أبحاث الهجرة القسـرية مـن منظور «الجنـوب العالمي»،» موقـع إلكتروني، https://www.thesociologicalreview.com/reflections-on-the:المجلة الاجتماعية، ٢٦ حزيران/يونيو ٢٠١٩، متوفّر عبر الرابط التالـي:-political-economy-in-forced-migration-research-from-a-global-south-perspective/. [آخر زيارة للرابط في ٢٥ آب/أوغسطس ٢٠١٩].

إليزابيث أوليفيوس، «الرجال اللاجئون كجناة أو حلفاء أو مثيري شغب؟ الخطابات الناشئة حول الرجال والصفات الذكورة في المساعدة الإنسانية،»، المنتدى الدولي لدراسات المرأة، ٢٠١٦، المجلَّد ٥٦، ص. ٥٦-٦٥.

ليســلي برويـت وهيليــن بيرينـت وجايــل مونــرو ، «النــوع الاجتماعي والعمر فــي تكوين الشــباب الذكــور في «أزمــة» الهجرة الأوروبيــة، « إشــارات: صحيفة المــرأة في الثقافــة والمجتمــع، ٢٠١٨، المجلّــد ٣٤(٣)، ص. ٢٨٧-٧٠٩.

أوليفيـا أوموريــروا راتزيبــوا، «ما ســب الحداد؟ تأملات تتســم بتصفية الاســتعمار حول (نهاية) الإنســانية الليبراليــة، « صحيفة الشؤون الإنســانية، ٢٠١٩، المجلَّد ١(١)، ص. ٦٥-٦٧. مجدلينــا ســوريوم، «تعريــف الآخــر لإضفــاء الذكــورة على الــذات: مفاوضــات الرجال الســوريين حــول الذكــورة أثناء النــزوح في مصــر،» إشــارات: صحيفــة المرأة فــي الثقافــة والمجتمــع، ٢٠١٨، المجلّــد ٣، صــ7٦٥.

سـارة أ. توبيــن ومادليــن أوتيس كامــب، «حوكمة المنظمــات غير الحكوميــة واللاجئين الســوريين» في الأردن،» تقرير الشــرق الأوســط، ٢٠١٦، المجلّد ٢٧٨ ، ص. ٤-١١.

لويـس تيرنر، «تعدي اللاجئين الرجال: العمل الإنسـاني والصفـات الذكورية في مخيم الزعتري للاجئيــن،» أطروحة دكتوراه، لندن، جامعة ســواس لندن (قسم السياســة والدراسـات الدولية)، متوفّر عبر الرابط التالي: ٤٥٨١/١/٣٠٢٩١/https://eprints.soas.ac.uk\_ [آخر زيارة للرابط في ٢٥ آب/أوغســطس ٢٠١٩]

لويـس تيرنـر، «اللاجئـون السـوريون كأشـخاص بعاجـة للرعايـة الإنسـانية»، الصحيفـة الدولية للنسـاء فـي السياســة، ٢٠١٩، المجلّـد ٢٢(٤)، ص. ٥٩٥-٢١٦.

لويـس تيرنـر، «سياسـات وصـف الرجـال اللاجئين السـوريين علـى أنهم ضعفـاء»، صحيفـة السياسـات الاجتماعية: دراسـات دوليـة فـى النـوع الاجتماعـي والدولـة والمجتمع، منشـور قادم.

ما وراء الإغاثة الإنسانية: الشبكات الاجتماعية ودور الهوية المشتركة في تعزيز حسّ في تعزيز حسّ الانتماء لدى اللاجئين ودعمهم في تركيا

الكلمات الرئيسية: اللاجئون، العمل الإنساني، تركيا، الانتماء، السوريون، الشبكات الاجتماعية، الأنثروبولوجيا.

### ملخّص

تتطرّق أبحاث كثيرة إلى السُبُل التي يلعب من خلالها اللاجئون دورًا فاعلًا ويرسّـخون حـسٌ الانتماء في المنفى. ويُشكِّل هـذا الطرح تحدّيًا للمجازات الشعبية التي تحُدّ من التجارب المتنوّعة للنزوح وتحصرها بعناوين معمّمة، على غرار الأزمة والتشرّد والمعاناة. ولكنْ، من خلال استكشاف انخراط اللاجئين في المجتمعات المحلّية الإسلامية في تركيا، تتناول هـذه الورقة البحثية الـدور الذي تؤدّيه الشبكات الاجتماعية غير الرسمية والجهات الفاعلة غير الرسمية في مساعدة اللاجئين السوريين لتأمين احتياجاتهم الأساسية، وتعزيز الطابع الذاتي للانتماء. استنادًا إلى أبحاث ثانوية ومشاهدة المشاركين والمقابلات التي أُجريَت مع سوريين يعيشون في تركيا، تُجادِل هذه الورقة البحثية بأنَّ التركيز على الشبكات الاجتماعية المبنية على أنماط التطابُق المشتركة، مثل التديُّن، من شأنه أن يقدّم نظرةً ثاقبة حول عملية التموضع بين اللاجئين. فهذه الشبكات لا تُسلِّط الضوء فحسب على بعض الجوانب المثيرة للجدل في العمل الإنساني المتّصل بالمنظّمات غير الحكومية، بل توفّر أيضًا نماذج بديلة قائمـة على الدعـم والرعايـة المتبادلَيْن. وفي الوقت عينه، مع الإقرار بمنافع الشبكات الاجتماعيةً غير الرسمية، تنظر هذه الورقة البحثية كذلك في احتمال نشوء حدود واستثناءات جديدة، في موازاة زوال حدود واستثناءات أخرى.

#### مقدّمة

في كانون الأوَّل/ديسـمبر ٢٠١٢، وصلَ هشام، وهو سـوريُّ يبلغ مـن العمر ٢٠ عامًا، إلى محافظة هاتاي العدوديـة التركيـة لتلقّـي العـلاج الطبّـي إثر الجـروح التـي أصابته أثنـاء القتال إلى جانب الجيش السـوري الحـرّ. على عكس العديد من السـوريين الذين سـعوا للحصول على الدعم من خلال شـبكة مـن المنظّمات غيـر الحكوميـة بمحـاذاة العـدود، يسـتذكر هشـام أنَّه تعـرَّفَ على عـدّة طلّاب أتـراك يدرسـون اللاهوت في غيـر الحكوميـة بمحـاذاة العـدود، يسـتذكر هشـام أنَّه متشـوّقون لدعـم «أخيهم المُسـلِم». سـافروا دمشـق أثنـاء تحصيلـه الجامعـي. اتَّصلَ بهـم فوجـدَ أنَّهم متشـوّقون لدعـم «أخيهم المُسـلِم». سـافروا إلى هاتـاي لمسـاعدته خـلال علاجـه الطبّي، ثـمّ رافقوه بعـد عدّة أشـهر إلى اسـطنبول، حيث عرضـوا عليه مسـكنًا ووظيفـةً في مدرسـةٍ إسـلامية. وبعد سـبع سـنوات، لا يزال هشـام يعمل فـي المدرسـة. في هذا السياق، يشـرحُ قائلاً:

لولاهم، لكانت تجربتي في تركيا مختلفةً جدًا. إنَّ الأشخاص الذين ساعدوني فعلوا ذلك لأسباب دينية، وليسسَ لأيِّ سببِ آخر إنساني مشلًا، أو لأنَّهم اضطرّوا إلى ذلك. لقد اختاروا ذلك. جاؤوا لرؤيتي ولم أذهب إليهم. أتوا من اسطنبول إلى هاتاي لمساعدتي، وأعادوني إلى اسطنبول على حسابهم الخاصّ ... قالوا لي: «لا تقلق، سوف نأخذك معنا. سنهتمّ بكل شيء». كانوا بمثابة أسرة ثانية بالنسبة إليّ. '

تُقدِّم قصّة هشام تركيزًا بديلًا يختلف عن البحوث الموجَّهة نحو السياسات في مجال الدراسات المتعلّقة باللاجئين والهجرة، التي تُشدِّد على مواطن الضعف على الأصعدة القانونية والاقتصادية والسياسية باعتبارها التجربة الأساسية للاجئين في تركيا والشرق الأوسط على نطاق أوسع. في الواقع، في حين المستكى هشام من العديد من التعقيدات البيروقراطية نفسها التي لا تزال تُثقِل كاهل السوريين المُقيمين في تركيا، إلَّا أنَّه طوَّرَ شبكةً اجتماعية متماسكة وحسًّا بالانتماء في اسطنبول.

كما تُشير تارا بولـزر، فإنَّ البحوث الدراسية الأكاديمية تميل إلى التغاضي عن خبـرات اللاجئين المندمجين جيّـدًا في البلـدان المُضيفة." ربّما يُعزى ذلك إلى الاهتمام بالأشخاص الأكثر ضعفًا أو الرغبة في مساءلة السياسات الحكومية التي تعـرم اللاجئين، إنَّما يُساهِم في نفس الوقت في إعـادة إنتاج صـورة اللاجئ كضعية غيـر فعّالـة في غير محلّها وبعاجة إلى الإنقاذ. في هذه الورقة البحثية، أود أن أقترح، في سياق النوح الواسع النطاق من سـوريا، أنَّ الاهتمام بالأنماط البديلة لتحديد الهوية، مثل الانتماء الديني، قد يوفّر طريقة تعليل مفيدة للباحثين الذين يسعون إلى فهـم النزوح بيـن اللاجئين. يأخذ هـذا النهج في الاعتبـار أشـكال تعديد الهوية التي تكتسب أهميةً في سـياق النـزوح، مـع النظر إلى ما هـو أبعد من الهوية الوطنية كمُحدّة دِ اجتماعي وحيد أو أساسي للهوية. في الواقع، من بين السـوريين الذيـن قابلتهم الهويـة الوطنيـة كمُحدّة دِ اجتماعي وحيد أو أساسي للهوية.

مقابلة أجراها المؤلّف مع هشام، وهو لاجئ سوري في اسطنبول، عبر سكايب، في ١٥ آذار/مارس ٢٠١٩.

للاطلاع على التحدّيات القانونية الكثيرة التي يواجهها السوريون، انظر: فيـزي بابان، وسـوزان إيلـكان وكيـم ريجيل،
 «اللاجئـون السـوريون في تركيا: مدخل إلى مواطن الضعـف والإدماج التفاضلي وحقـوق المواطنة التفاوضية»، صحيفة الدراسـات الإثنيـة والهجرة، ٢٠١٧، المجلّـد ٢٤(١)، ص. ٤١-٥٧.

٣ تارا بولــزر، «الدمج غيــر المرئي: كيف تحجب الفئات البيروقراطيــة والأكاديمية والاجتماعية اللاجئيــن المندمجين،» صحيفة دراسات اللاجئين، أكســفورد، منشورات جامعة أكسفورد، ٢٠٠٨، ص. ٤٧٧.

تكثُر الانتقادات التي تتناول مسألة تصوير اللاجئين باعتبارهم غير فغالين وفي غير محلّهم، لكنّها غالبًا ما تُنسَب إلى: لينزا مالكي، «اللاجئون والنفي: من «دراسات اللاجئين» إلى الترتيب القومي للأشياء، ."المراجعة السنوية للأنثروبولوجيا 1995، المجلّد ٢٤(١)، ص. 890-007.

في تركيا، غالبًا ما كانَ الذين لديهم ميول إلى العمل والتعليم الإسلامي يشعرون بالأمان والثقة حيال وجودهم في البلاد. لقد ارتبطوا بشبكات دعم غير رسمية تُقدِّم لهم، بالإضافة إلى المساعدة في الأمور العملية مثل العثور على سكن وفُرَص عمل، دعمًا روحيًا وعطفًا ورفقةً ومجتمعًا.

يعتمــد جــزءٌ كبيرٌ من هــذه الورقة البحثيــة على بحثٍ ثانويّ فــى العلــوم الاجتماعية، وخاصّــةً الأنثروبولوجيا، متعلَّق بالنزوح والعمل الإنساني، وتقترح مناهج لفهم الانتماء والهوية والشبكات الاجتماعية. تُستكمَل هـذه المصادر الثانويـة بمعطيـاتٍ مُسـتمَدَّة من عملـى الميدانـى الإثنوغرافي فـي تركيا في صيـف ٢٠١٩، بالإضافة إلى عـدّة فترات سـابقة أمضيتُها كصحف.٥٠ أمضيْتُ ثلّاثة أشـهر فّي حيّ الفاتح في اسـطنبول، حيث شاركْتُ في لقاءاتِ أسبوعية تُنظِّمُها جماعةٌ محلّية إسلامية. على الرغم من استقلاليتها من الناحيــة المؤسّســيّة، تطــوّرَت هــذه الجماعة انطلاقًا من حركة النورســي الأوســع نطاقًا، وهــي حركة نهضوية واسعة مع جماعات متفرّعة كثيرة تقرأ جميعها كتابات عالم اللاهوت التركي سعيد النورسي (الذي توفّي في العام ١٩٦٠). تهدف لقاءات هذه الجماعة إلى قراءة عمل النورسي بالإنجليزية. استقطبت الحركة أتـراكًا مثقّفيـن، ومسـلمين من جميـع بلدان العالم يعيشـون في تركيا لأسـباب مهنية أو دراسـية، ولاجئين اقتصاديين وسياسيين. اشتملَ بحثى على مشاهدة للمشاركين ومقابلات مع حوالي إثني عشر سوريًا، لكتَّـه لـم يقتصر علـي المجتمع المحلِّي الرسـمي، بل ركَّـزَ على العلاقات الشـخصية التي بناهـا المحاورون مع بعضهم البعض. في ضوء الخطابات التي كنْتُ أسمعها بانتظام والتي وصفَتْ اسطنبول بأنَّها منقسـمة بيـن القطبَيْن السـوري والتركـي، فوجئَّتُ عندمـا وجدْتُ أنَّ العديد مـن الرجال السـوريين٬ - أحيانًا في مجموعات وأحيانًا كأفراد - يحضرون المناسبات الدينية التركية وقد أصبحوا منخرطين في المجتمعات الإسكامية التركية، على الرغم من الحواجز اللغوية. بشكل عام، عندما سُئِلوا عن ارتباطاتُهم أو الدعم الـذي يتلقّونه، أشـاروا إلـي أنَّهم لا يتلقّـون أيَّ خدماتٍ من منظّمات غير حكومية رسـمية، بـل يعوّلون على العلاقًات المجتمعية غير الرسمية. كانَت التبرُّعات تُوزَّع ليسَ من خلال البيروقراطيات الإنسانية المُنظَّمة التي تهدف إلى مساعدة اللاجئين، بل على أساس كلّ حالـة على حدة، بهـدف مساعدة «أخ» في وضع صعب. بالتالي، أتعامل مع هذه الجماعات الدينية باعتبارها شبكات اجتماعية، وأعرَّفُها على أنَّها علاقات شـخصية يؤمّن المهاجـرون من خلالها احتياجاتهم الأساسـية، ويطوّرون مشـاعر الاسـتقرار والانتماء.^

في التحليل التالي، أقدِّمُ لمحةً عامة عن وضع اللاجئين في تركيا وأطرحُ أسئلةً تتعلَّق بالهوية المشتركة والإسلام. ثمّ أستكشِف بعد ذلك بروز فئة «اللاجئ» وأقترح طرقًا تتماشى بها تجاربهم مع الافتراضات الشائعة حول اللاجئين والدعم الإنساني، أو تختلف عنها. وانطلاقًا من عدم رغبتي في إعطاء صورة مثالية عن مفهوم الهوية المشتركة، في الخاتمة، أقترحُ إشكاليات وتباينات وحدودًا جديدة ظهرت في سياق الشبكات الاجتماعية الدينية المبنيّة على الانتماء المشترك. لقد وصلَ الصراع في سوريا وتوافُد

ملاحظة: تمّ تغيير الأسماء لحماية الخصوصية.

رغــم أنَّ تجربتــي كصحفــي سـاعدتني علــى فهــم حياة محـاوري على نحــو أفضــل، وبناء روابــط مهمّــة، إلّا أنَّ هــذه الورقة البحثيــة متجــذرة أساسًــا في عملــي الميدانــي الإثنوغرافــي الأخير.

٧ بسبب الأعراف الثقافية، تمكّنتُ في المقام الأوَّل من الوصول إلى تجمّعات الرجال.

ملاحظة: أستعير الجنء الأول من هذا التعريف، المتعلّق بالاحتياجات الأساسية، من بريجيت سوت، لكنّني أُضيف إلى التعريف حسّ الانتماء، وذلك انطلاقًا من كيفية فهم المحاورين لدور هذه الجماعات الإسلامية. أنظر: بريجيت سوت، «الشبكات الاجتماعية في العبور: تجارب المهاجرين النيجيريين في اسطنبول،» صحيفة دراسات المهاجرين واللاجئين، ١٠٥٠، المجلّد ١٠(٧)، ص. ٢٠٩.

اللاجئين الذي تلاذلك إلى منعطفٍ حرجٍ بشكل خاصّ في التاريخ التركي، حيث أصبح التديُّن باعتباره هويةً موحّدة (بين الأتراك الذين يُعتبَرون بالفعل متديّنين) عاملًا متزايدَ الأهمية من عوامل التحديد الاجتماعي في ظلّ حزب العدالة والتنمية. أن نعي بعض النواحي، فإنَّ السوريين هم المستفيدون من التزام حزب العدالة والتنمية برؤيةٍ إسلامية شاملة؛ رؤيةٌ تُعبِّر عن مخاوف خاصة بشأن إخوانهم المسلمين المحتاجين. وعلى هذا النحو، يتمّ الاستشهاد بهم كدليل على هذه النظرة.

## تركيا كمثال للتفكير خارج إطار المنظّمة غير الحكومية

تُقدّم تركيا دراسةً توضيعية حول ممارسات التمثيل والتثبيت بين مجتمعات اللاجئين. وفقًا لـ»مركز التقدّم الأميركي»، فإنَّ الغالبية العظمى من اللاجئين السوريين في تركيا، أيْ حوالي ٩٦ في المائة، يعيشون خارج مخيّمات اللاجئين، سواء في المناطق الحضرية أو شبه الحضرية. ومع وجود ما يقارب أربعة ملايين لاجئ في تركيا، تمَّ إنشاء مطاعم ومقاهٍ ومشاريع صغيرة سورية في كافة المُدُن الكبرى. وما زالَت غالبية السوريين في المحافظات الجنوبية في البلاد، بالقرب من العدود السورية، لكنَّ حوالي من مخيّمات اللاجئين، أسطنبول، العاصمة الاقتصادية. ( وبينما تُحاوِل السلطات التركية التخلُّص من مخيّمات اللاجئين، ١٠ فهي تُنفَّذ أيضًا سياساتٍ تهدف إلى دمج الأطفال السوريين في المدارس التركية والعمّال السوريين في النظام الاقتصادي. وكما كشفَت دراساتُ مختلفة، فإنَّ قلّةً من اللاجئين لديهم خطط للعودة إلى ديارهم في المستقبل المنظور. " وفي حين تمّ تجنيس حوالي ٢٥,٠٠٠ سوري كمواطنين أتراك، لا تزال الغالبية العظمى في طيّ النسيان، تحت عنوان «العماية المؤقّة». أا بالتالي، فإنَّ حالة اللاجئين كما تُمثِّل وضعًا إنسانيًا غير محدود وفي طور النموّ فإنَّ حالة اللاجئين كما تُمثِّل وضعًا إنسانيًا غير محدود وفي طور النموّ الطويل الأجل عبر الأجيال. "

<sup>9</sup> إحسان يلمــاز، «الشــعبوية الإســلامية وخلــق مواطنيــن مرغــوب بهــم في تركيــا الجديــدة لأردوغــان،"، صحيفة المتوســط فصليــا،2018 ، المجلّـد ٢٩(٤)، ص. ٧٦-٥٢ .

بشجّع حـزب العدالـة والتنميـة ذو الميـول الإسـلامية، بقيادة الرئيـس رجب طيـب أردوغان، القِيَم الأسـرية، وقـد أبطلَ العديـد مـن القوانيـن العلمانيـة السـابقة فـي تركيـا. فـي ظـل حكومة حـزب العدالـة والتنميـة، تمتّعَـت العديـد مـن المنظّمات والمجتمعـات الإسـلامية بتأثيـر واسـع النطـاق فـي جميع أنحـاء البلاد.

<sup>11</sup> هـذا الرقيم هـو وفقًا لرئيس بلدية اسطنبول، على الرغم مـن أنّه هناك فقـط ٥٠٠,٠٠٠ سـوري مسجّل رسميًا في المدينة، بحسـب أرقيام وزارة الداخلية. سـارة دادوش وخليـل عشـاوي، «اسـطنبول تُمهِل السـوريين شـهرًا للعـودة إلى الأقاليم https://www.reuters.com/article/us-: المسجّلين فيها،»موقع إلكتروني، رويترز، ٢٢ تمّوز/يوليـو ٢٠١٩، متوفّر عبر الرابط التالـي: -tturkey-syrians/istanbul-gives-syrians-one-month-to-return-to-provinces-in-which-they-are-registered-idUSKCN1UH1Y6 إزيارة للرابط في ٢٠ آب/أغسـطس. [٢٠١٩]

١٢ آلان ماكوفسكي، «معضلـة اللاجئيـن فـي تركيـا: التقـدّم بعذر نحـو الإدماج،» موقع إلكترونـي، مركز التقـدّم الأميركي، https://www.americanprogress.org/issues/security/reports/2019/03/13/467183/turkeys-refugee-dilemma،٢٠١٩ [آخـر زيارة للرابـط فـي ١٥ أيّار/مايو ٢٠١٩].

١٣ آلان ماكوفسكي، المرجع السالف الذكر، 2019

١٥ تركيـا هـي مجـرّد دولـة واحـدة في المنطقـة تســتضيف حاليًـا مجموعةً كبيـرة مـن اللاجئين الســوريين. يوجد فـي لبنان أكثـر مـن ١٫٥ مليـون لاجــغ، وفــي الأردن ١٠,٤ مليــون لاجــغ. يعيــش حوالي ٢٠ فــي المئة مـن اللاجئين فــي الأردن فــي مخيمات،

لتلبية احتياجات السكّان المتنوّعين، واليائسين اقتصاديًا غالبًا، توجد اليوم في تركيا شبكةٌ واسعة من المنظّمات غير الحكومية. اعتبارًا من عام ٢٠١٧، قالَ مسؤولٌ تركي إنَّ ٤٨ منظّمة غير حكومية أجنبية قد حصلَتْ على تصريح للعمل في البلاد، على الرغم من إغلاق بعضها (بما في ذلك الهيئة الطبّية الدولية International Medical Corps وفيلق الرحمة Mercy Corps) لتعاونها المزعوم في تقديم الإغاثة الإنسانية للأكراد السوريين. أو لا تزال العديد من المنظّمات غير الحكومية والجمعيات الدولية، بما في ذلك المفوّضية السامية للأمم المتّحدة لشؤون اللاجئين، ناشطة في تقديم الخدمات التعليمية وغيرها من البرامج والخدمات للسوريين. ومع ذلك، فإنَّ الغالبية العظمى من المساعي الإنسانية تقودها منظّمات غير حكومية تركية، تعمل غالبًا بالشراكة مع منظّمات دولية. كانَ المُحاوِرون أكثر درايةً بعمل «هيئة الإغاثة الإنسانية وحقوق الإنسان والحرّيات»، وهي جمعية خيرية إسلامية تركية تعمل على مستوى العالم. يقع مقرُّها الرئيسي في حيّ الفاتح، حيث يعيش المحاورون بشكل أساسي.

بما أنَّ هذه الورقة البحثية تُركِّز بالتحديد على اللاجئين الذين «لا يحتاجون إلى مساعدة» - على الأقلّ ليس من المنظّمات غير الحكومية الدولية - والذين «لا يمكن تمييزهم على الفور عن سائر السكّان»، فمن الصعب الحصول على بيانات كمّية. '' لكنَّني لا أعتزم مناقشة ما إذا كانت تجارب المشاركة في الحياة الدينية أو غيرها من أشكال الشبكات الاجتماعية تعكس نسبة كبيرة من السوريين الذين يعيشون في تركيا. ومع ذلك، فإنَّ المناطق التي تزدهر فيها الأنشطة التجارية والحياة الاجتماعية السورية، كما هو الحال في منطقة الفاتح في اسطنبول، تُشير إلى أنَّ العديد من السوريين قد بنوا حياةً لأنفسهم ويشعرون بالاستقرار والانتماء في تركيا - لكنَّ ذلك لا يدلّ على أنّهم راضون عن ظروفهم أو السياسات التي تُنظًم حياتهم. بالأحرى، أتناول حالات السوريين الذين أصبحوا يشاركون في الحياة الاجتماعية والدينية التركية لما قد تكشفه حول طبيعة النزوح والهوية في الشرق الأوسط. يشمل ذلك كيف يمكن أن تشجّع العلماء على توسيع مفهومهم للإنسانية إلى أبعد من عمل المنظّمات غير الحكومية، مع البقاء متنبهين للدور الذي تؤدّيه الجهات الفاعلة والشبكات الاجتماعية غير الرسمية، سواء كانت مع البقاء متنبهين للدور الذي تؤدّيه الجهات الفاعلة والشبكات الاجتماعية غير الرسمية، سواء كانت مبنية على الهوية الدينية أو غيرها من أنماط الانتماء المُحتمَلة التي تتجاوز حسّ الانتماء إلى الوطن.

## أكثر من مجرّد «تشرّد»؛ من اللاجئ إلى المهاجر

في العقود الأخيرة، أصبحَ العلماء في العلوم الاجتماعية يشكّكون بشكلِ متزايد في فكرة «تجربة اللاجئين» المعمّمة، التي يمكن حصرها بأوصاف «التشرّد». أفي أوائل التسعينيات، اقترحت ليزا مالكي أنَّ الخطاب الشعبي والمؤلّفات الأكاديمية والموجّهة نحو السياسة، وإدارة اللاجئين، قد أنتجوا طريقة شاملة للتفكير في مفاهيم الهوية/الثقافة والأرض/الوطن (وكيفية امتزاج هذه المفاهيم واختلاطها). تنعكس هذه الافتراضات من خلال المصطلحات المتوفّرة للتحدُّث عن اللاجئين: مصطلحات مثل «النزوح» و»التشرد»، غالبًا ما تكون مرتبطة بالأزمات، وتُلمِّح إلى ارتباط ميتافيزيائي بين المكان

في حيـن كانَ لبنـان متخوّفًا من إنشـاء مخيمات بسـبب تجاربه مـع الفلسـطينيين النازحين. اختبرت كلتـا الدولئيْـن، بالإضافة إلى تركيـا (التـي يتمّ استكشـافها لاحقًا في القسـم أدناه، «الانتمـاءات المجزّأة»)، شـعورًا متزايـدًا مناهضًا للاجئين.

١٧ تارا بولزر، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٨، ص. ٤٧٧.

١٨ ليزا مالكي، «الجغرافيا القومية: تجذُّر الشعوب وأقلمة الهوية الوطنية بين العلماء واللاجئين،» الأنثروبولوجيا الثقافية،١٩٩٢، المجلّد ٧(١)، ص. ٢٤-٤٤.

والهوية. إنَّ العمل الذي أجرته مالكي في ما يتعلّق بلاجئي الهوتو، داخل وخارج مخيّمات اللاجئين، أظهرَ أنَّ تفسيرات المنفى والوطن، وكذلك مفاهيم الهوية والوطن، تتباين تبعًا لظروف نفي المرء. أن منذ ذلك الحين، شهدت الأنثروبولوجيا زيادةً في الدراسات التي تستكشف الطرق التي يمكن من خلالها أن تكون فئة «اللاجئ» فئةً مَرِنة - حيث توفّر أحيانًا الأسس التي يستند إليها الناس للدفاع عن مطالبهم السياسية والتاريخية، وبناء الإحساس بالانتماء، وتكوين علاقات تضامنية. ' وقد أضعفَ هذا، من نواح كثيرة، التركيز على «اللاجئ» كحالة نموذجية لـ»الحياة العارية» التي أشار إليها جورجيو أغامبن، وبدلًا من ذلك، باتَ العلماء يُشجِّعون على النظر إلى اللاجئين بوصفهم رعايا مُنتِجين. ' '

كما تلحظ جوليا الدرديري، في دراسات الشرق الأوسط، كثيرًا ما أشارَ العلماء إلى نموذجٍ إقليمي لمواجهة الخطاب الذي يفترض أنَّ اللاجئين هم أشخاص في غير محلّهم. يركّز هذا النهج بدلاً من ذلك على الانتماءات المحلّية والإقليمية (غالباً ما تكون العروبة والإسلام) التي تصبح مهمّة في حالات الهجرات الجماعية والنزوح. في سياق برامج إعادة هيكلة الليبرالية الجديدة، يُشير العلماء أيضًا إلى أهمية العلاقات الاجتماعية والاقتصادية. ٢٠ في الحالة التركية، لا ينزال هناك انقسام واضح إلى حدّ ما في الخطابات العامة بين السوريين والأتراك - وخاصّةً، ربّما، بالنظر إلى الاختلافات اللغوية والعرقية. بدلاً من رفض الاختلاف، غالبًا ما نقل المحاورون التنوّع الإثني-القومي (وأعطوا صورةً مثالية عنه)، مُعبِّرين عن لغز كوزموبوليتاني يتصف بممارسات الطهي والممارسات اللغوية وغيرها من الممارسات المفتية، الثقافية. في الوقت نفسه، أكّدوا على أهمية هوية أخرى موحّدة: الانتماء إلى جماعة إسلامية عالمية، أشاروا إليها بإسم الأمّة. ٣٠

في نواحٍ كثيرة، تم التحدّث عن الأمّة باستخدام عبارات طموحة – وكأنّها غايةٌ يجب على المسلمين السعي لتحقيقها. غالبًا ما أشارَ المشاركون في الجماعات الدينية (التي يُشار إليها كفئة عامة بمصطلح (cemaat) إلى السوريين على أنّهم «مهاجرين muhacir»، ذاكرين المهاجرين المسلمين الأوائل الذين فرّوا من الاضطهاد مع النبي محمّد من مكّة إلى المدينة المنوّرة. \*\*وقال المحاورون الأتراك في كثير من الأحيان إنَّ على الأتراك أن يتصرّفوا مثل الأنصار، في إشارةٍ إلى المسلمين الذين يعيشون بالفعل في

.....

۱۰ المرجع نفسه، ص. ۳۲-۳۷.

٢٠ هـذا موضوع يتـمّ استكشـافه فـي مؤلّفـات أنثروبولوجية متعلّقـة باللاجئين الفلسـطينيين خاصـةً، بالنظر إلـى الطبيعة المطوّلـة لنزوحهم.

انظى، على سبيل المثـال: جولي بيتيت، مناظـر الأمل واليأس: مخيّمات اللاجئين الفلسـطينيين، فيلادلفيا، بنسـيلفانيا، منشــورات جامعة بنســلفانيا، ٢٠٠٥؛ إيلانا فيلدمان، الحياة في إطار الإغاثة: المآســي الإنســانية والسياســات المتعلّقة باللاجئين الفلسطينيين، منشــورات جامعة كاليفورنيا، ٢٠١٨.

٢١ جورجيو أغامبن ، «نحن اللاجئون،» سيمبوزيوم، ١٩٩٥، المجلّد ٤٩(٢)، ص. ١١٦.

٢٣ في كتابهـا الإثنوغرافـي حـول تحويـلات المهاجريـن فـي الكويـت، تستكشـف عطيـه أحمـد العلاقة بيـن حـركات الدعوة الإسـلامية، والكوسـموبوليتية، ومفهوم الأمّـة. انظر: عطيه أحمـد، التحويلات اليومية: الإسـلام، العمل المنزلـي، ومهاجرات جنوب آسـيا فـي الكويـت، دورهام، منشـورات جامعة ديـوك، ٢٠١٧.

<sup>37</sup> على الرغم من توظيفه هنا كشكل من أشكال الصداقة والتضامن، إنّما تجدرُ الإشارة إلى أنَّ مصطلح مهاجر، مثل مصطلح مسافر (ضيف)، قد طُرِحَ من قِبَل السياسيين كبديلٍ استراتيجي للإشارة إلى السوريين كلاجئين. وكما سبقت الإشارة، يُمنَح السوريون وضع الحماية المؤقّتة، لكنَّهم يُحرَمون من الاعتراف بهم كلاجئين، الأمر الذي كان يمكن أن يُعطيهم حقوقًا معيّنة.

المدينة المنورة والذين رحّبوا بالمهاجرين المسلمين وآووهم. وقد شرحوا لي هذا التشبيه كمحاولة للاعتراف بالتمييز العرقي القومي والتفاوض عليه، مع فهم أنَّ الأتراك يتحمّلون مسؤوليةً خاصَّة تتمثَّل باحتضان «إخوانهم المسلمين من سوريا»، تمامًا كما فعلَ المسلمون الأوائل مع الفارّين من مكّة. داخل الجماعات الدينية في الفاتح، كان يُنظَر إلى استخدام مصطلح «مهاجر muhacir» على أنّه يتناقض مع المصطلحات مثل «اللاجئين» أو «الضيوف» – وهي مصطلحات تُثير شعورًا بالاستبعاد. لقد أوحى هذا الاستخدام بنقدٍ ضمني للجمهور التركي الأوسع بسبب فشله في الوفاء بواجباته الإسلامية المتمثّلة في دعم إخوانهم في الدين.

# اللاجئ كمستفيد من المساعدة وكمُقدِّم لها

ركّزت العديد من النصوص الحديثة في دراسًات الهجرة على دور الهوية المشتركة في ما يتعلّق بانتشار المنظّمات الإسلامية غير الحكومية. ٢٥ تنسج هذه المنظّمات غير الحكومية خطابًا للتضامن الإسلامي والرحمة والنزعة الإنسانية النيوليبرالية. وفي حين أنَّ الكثير من هذه المنشورات تُقدِّم نظرةً ثاقبة عامة حول الطريقة التي يمكن بها تعبئة الهوية المشتركة، وتُعدِّد الأشكال التي يمكن أن يتخذها العمل الإنساني، فإنَّ هذه الدراسات تميل مع ذلك إلى التمشُّك بالانقسام الصارخ بين أولئك «الذين يتمّ إنقاذهم» والذين يقومون بالإنقاذ - أيُّ الجهات الفاعلة الإنسانية. وهم بذلك يرسمون صورةً قابلة للتعميم عن اللاجئ كضعية بلاحول ولا قوّة. من ناحية أخرى، يكشف الاهتمام بالشبكات الاجتماعية كيف يكون اللاجئون مستفيدين من الدعم وفي الوقت نفسه مشاركين ومساهمين في المجتمع - ممّا يشكّك في تعدّيات النزعة الأبوية التي غالبًا ما ترتبط بالمساعي الإنسانية، بحسب ما يُشير إليه الكثير من العلماء. ٢٠

ضمن الجماعات الاجتماعية الدينية، يعتبر المحاورون أنفسهم كمتلقّين ومُقدِّمين للدعم. إنَّ أولئك الذين قدّموا لهم المساعدة لـم يكونوا مـن موظّفي الإغاثـة البيروقراطييـن غير الشخصيين، بل كانوا مشاركين في جماعاتهـم. يشـرح طارق، وهو رجلٌ سـوريّ في مطلع العقد الثالث من العمر، ويُشارِك في إحدى الجماعات في الفاتح ويعمل كمـدرّس، كيف يحصل الدعـم داخل الجماعات الدينية:

وضعي في هذا البلد صعب. أواجه صعوبة في استخدام بطاقة هويتي [kimlik]، لذا أحتاج أحيانًا إلى المساعدة. يمكنني أن أطلب من [شخص محترم في المجتمع] مساعدتي وسوف [يطلب من الآخرين]. لقد ساعدوني في العثور على شقّة وساعدوني في دفع تكلفتها عندما لم أكن أعمل. ثمّ سوف يكون شخص آخر بعاجة إلى بعض المساعدة. سيأتي إليّ [شخص محترم]، وسيقول «هذا الأخ بعاجة إلى المساعدة» وهكذا يمكنني مساعدته. ٢٠

تعكس الطبيعة الدورية للعطاء ما وصفَه مارسيل موس بدورةٍ من المعاملة بالمثل، ممّا يساعد على

٢٥ أنظر، على سبيل المثال: مايكل كاجا، «المنظّمات غير الحكومية الإسلامية العابرة للحدود الوطنية في تشاد: التضامن الإسلامي في عصر النيوليبرالية،» أفريقيا اليوم، 2008 ، المجلّد 30(٣) ، ص. ٣-١٨.

٢٦ إســتيلا كاربــي، «السياســية والعمل الإنســاني في لبنان. الاســتجابة الاجتماعية لأزمــة الطوارئ من حــرب ٢٠٠٦ إلى تدفّق اللاجئين الســوريين،» أورينتي موديرنــو،2014 ، المجلّد ٤٩(٢)، ص. ٤٠٩.

ربط الجماعة معًا. '' ويُشير موس إلى أنَّ الأفراد ينخرطون في أفعال تقومُ على منح الهدايا، ورغم أنَّها تبدو طوعية، إلَّا أنَّها في الواقع مفروضة جرّاء الواجبات الاجتماعية، ضمن حلقات إعطاء الهدايا وتلقيها والردّ بالمثل. في وقت عملي الميداني في صيف ٢٠١٩، كانَ طارق يؤجِّر غرفة في شقّته ببدل منخفض لصديقٍ تركي كان يُعاني من ظروف مالية صعبة - ممّا يعكس أكثر فأكثر دورة المعاملة بالمثل التي تحدُث في هذا السياق. إنَّ مشاركة الشقق هي إحدى الطرق الشائعة التي وجد بها السوريون وغيرهم الدعم عبر الشبكة. وقد حصل العديد من المحاورين الذين كانوا يمرّون بضيقةٍ مالية على سكنٍ ميسور التكلفة من خلال مهاجع مرتبطة بالجماعات الدينية.

يعكس دور طارق كمتلقً ومُقدِّمٍ للدعم ما تصفه نوغا مالكين، التي تكتب في سياق المساعي الإنسانية الرسمية، بأنَّه «فهم أكثر سلاسة للاجئين كأشخاص يتواجدون في حالات متنوّعة ومتقلّبة». ٢٩ بالفعل، غالبًا ما عملَ السوريون مثل طارق الذين شاركوا في جماعة لفترات طويلة من الوقت، بقدرات رمزية وعملية واكتسبوا مستوى من الاحترام لم يشعروا به كثيرًا في أماكن أخرى. ولأنَّ السوريين غالبًا ما يُنظَر إليهم باعتبارهم ضالعين في الدراسات الإسلامية التقليدية، بما في ذلك تلاوة القرآن، غالبًا ما كانت تتم دعوتهم لقيادة الجماعة في الصلاة. وهذا هو الحال ليس فقط ضمن اللقاء الأسبوعي الذي كنْتُ أُشارِك فيه، بل أيضًا في الجماعات الصوفية الأخرى التي راقبتها، حيث كانَ قادة الطوائف الدينية يتنحّون أحيانًا لإسناد مسؤولية قيادة الجماعة إلى طالب سوري في مجال اللاهوت أو إلى طالب أكبر سنًا.

ومن حيث الخدمة في الأدوار الإنسانية الوظيفية، غالبًا ما يتمّ استدعاء السوريين الذين لديهم شبكات قوية مع الأتراك والسوريين، للعمل كوسطاء في العطاء الخيري. قال شادي، وهو أحد المشاركين منذ مدّة طويلة في هذا المجتمع المحلّي، إنَّ الأصدقاء الأتراك غالبًا ما يسألونه عمّا إذا كانَ يعرف عائلات بعاجة إلى الدعم، وخاصّةً في أوقات الأعياد. "وأفادَ شادي، «يصبح الأمر يتعلّق بأشخاص تثق بهم»، موضحًا السبب الذي يدفع الأشخاص إلى أن يختاروا التبرُّع من خلال صلاته الاجتماعية، وليس من خلال المنظّمات غير الحكومية. «يتحوَّل الأمر من العطاء [للمنظّمات الإنسانية] إلى المزيد من العطاء الخاصّ والشخصي. إنَّهم [الشعب التركي] يريدون أن يعرفوا أنّك تعرف الشخص». ووجَّة شادي، كما حال أغلبية المحاوريين السوريين، انتقاداتٍ لطريقة توزيع الأموال من قبل المنظّمات غير الحكومية. وبما أنّدي كنْتُ أدرس العمل الإنساني، كثيرًا ما واجهني السوريون بأسئلةٍ (وآراء) على غرار التالي: «هل تعتقد أنَّ [منظّمة غير حكومية معيّنة] تعمل حقًا؟ ربّما تقوم نادرًا بتنفيذ المشاريع، لكنْ هناك الكثير من الوسائط الإعلامية والصور. إنّهم يبالغون برأيي». ""

إنّ هذه الشبكات الدينية وفّرت للسوريين أيضًا علاقات اجتماعية مهمّة ساعدتهم على الشعور بالاستقرار في تركيا. وفي حين يقدّر شادي التعاليم اللاهوتية، تحدّث عن جماعة Nurcu، وغيرها من الجماعات الدينية، باعتبار أنّها لبّت في المقام الأوّل احتياجات اجتماعية وعملية ساعدته على الشعور براحة أكبر

٢٨ مارسيل موس، الهدية: أشكال ووظائف التبادل في المجتمعات الغابرة، شيكاغو، كُتُب هاو، ٢٠١٦.

<sup>79</sup> نوغًا مالكيـن، «حـارس أخي: التجربـة المزدوجة للعاملين فـي مجال مسـاعدة اللاجئين،» صحيفة بناء السـلام والتنمية، 2015، المجلّد ١٠(٣)، ص. ٤٧.

٣٠ مقابلة أجراها المؤلّف مع شادي، وهو لاجئ سوري، في اسطنبول، في ٥ آب/أغسطس ٢٠١٩.

٣١ مناقشة غير رسمية بين المؤلّف ولاجئ سوري، اسطنبول، ٢٥ حزيران/يونيو ٢٠١٩.

في تركيـا. وأكَّـدَ على شـعوره بالفخـر بعض الشـيء بمعرفتـه بالأتـراك، ورأى أنَّ هذا سيسـاعده فـي تطوّره الاجتماعــى. في هذا السـياق، شَــرَحَ قائلًا:

تعتاج إلى طريقة للتعرّف على أشخاص جدد. في اسطنبول، هناك إمّا المساجد أثناء الصلاة، أو هذه الجماعات. أو يمكنك الذهاب لتناول القهوة أو أيّ شيء آخر في المقهى، لكنَّ المسلمين المتديّنين للمن يذهبوا إلى هناك، أي بالنسبة إلى الأشخاص الذين لا يريدون أن تتمّ رؤيتهم في هذه الأجواء. "تفليماعات هي أفضل بديل متاح الآن ... بسبب الجماعات، أصبحْتُ أعرف الجماعة التركية هنا أكثر من السوريين. أردْتُ أن أتعرَّفُ على [الشعب] التركي، لكيْ أعرف كيف يتصرّفون ولكي أتعلَّمَ التركية.

بالنسبة إلى العديد من السوريين، شكّلت اللغة التركية عائقًا كبيرًا أمام الشعور بالراحة في البلد. أكَّدَ شادي، الذي تعلَّمَ اللغة التركية من خلال التعايش مع أشخاص يتحدّثون اللغة التركية والمشاركة في جماعات دينية، أنّه يشعر بارتباط معيّن بتركيا لم يختبره العديد من السوريين الآخرين الذين قابلهم. بشكل عام، أصبحَ للسوريين المشاركين في الجماعات الإسلامية في الفاتح إلمامٌ أساسي باللغة التركية، وتحدّثوا أيضًا عن مستقبل طويل الأجل لهم في اسطنبول.

## انتماءاتٌ مجزّاًة وغير مستقرّة

غالبًا ما كانت مشاعر الانتماء موضعَ تشكيكِ بسبب التمييز والإزعاج الذي واجهه السوريون في سياقات أخرى. في السنوات الأخيرة، تزايدت المشاعر المُعادية للاجئين أكثر فأكثر في تركيا. بينما كانَ الأتراك يعتقدون في البداية أنَّ السوريين سيعودون إلى ديارهم بعد فترة وجيزة من وصولهم إلى البلاد عام يعتقدون في البداية أنَّ السوريين سيعودون إلى ديارهم بعد أن والتنمية المضيافة ظاهريًا، فضلاً عن دعمه للمتمرّدين المسوريين الذين يقاتلون بشار الأسد، تحت المجهر. على نحو متزايد، صنّفت أحزاب المعارضة سياسات حزب العدالة والتنمية في سوريا باعتبارها تزّج تركيا في صراعٍ مع جيرانها، وتُساهِم في أزمة اللاجئين المثقلة بالأعباء. في الخطاب السياسي، يُعتبَر أنَّ وضع اللاجئين مسؤولٌ عن سوء الحالة الاقتصادية، ويرى العديد من العلمانيين أنَّ السوريين يجعلون البلاد أكثر محافظة. إنَّ الإشارة الآن إلى «الدمج» في الخطاب العام هو أمرٌ لا يمكن الدفاع عنه سياسيًا حاليًا؛ يُشير السياسيون بدلًا من ذلك إلى «المواءمة». "" يقبل المفهوم الأخير الوجود السوري داخل البلاد، مع الاعتراف بهم بكضيوف» فقط سيعودون إلى ديارهم في نهاية المطاف.

في المناخ السياسي المتوتّر والمستقطب بشكل متزايد، أصبحت مشاعر الانتماء مجرّأة وتتّخذ طابعًا مكانيًا. أثناء تجوّله في الشوارع بعد أيّام من إعلان مكتب حاكم اسطنبول عن أنظمة مشدّدة للسوريين، ينظر مصعب، الذي استقرّ في اسطنبول عام ٢٠١٧، حوله باحتراس بعثًا عن دوريات الشرطة. كونه غير مسجّل بشكل قانوني في اسطنبول، فهو مُعرّض للاعتقال والترحيل إلى المقاطعة التي تسجّل فيها في البداية لإقامته. ٢٠ ما إنْ وصلْنا إلى مقهى، حيث كان ينتظرنا أصدقاء أتراك وسوريون والعديد من الأجانب الآخرين، بدا الارتياح على وجه مصعب. انعكسَت مشاعره المنقسمة - بين الخوف/الاغتراب

- ٣١ وأوضحَ بعد ذلك أنه يفضّل المساحات الاجتماعية التي يتمّ فيها الفصل بين الجنسَيْن.
  - ٣٣ آلان ماكوفسكي، المرجع السالف الذكر،. 2019
  - ٣٤ سارة دادوش وخليل عشاوي، المرجع السالف الذكر، 2019

والراحة/الانتماء - في فهم مصعب للبلد وتركيبته السكّانية. برأيه، إنَّ المجتمع التركي «منقسمٌ» إلى نصفَيْن. نصفهم يقبلنا ويحبّنا ويتعاطف معنا، وهم من نفس الدين ... لكنَّ النصف الآخر، دعنا نقول، أيْ الأتراك العلمانيين، لا يقبلنا». "اعترضت على حديثه، مُشيرًا إلى أنَّ السياسيين المحافظين ضغطوا لفرض قيود مشدّدة على السوريين في الآونة الأخيرة، وأنَّ العديد من اليساريين (العلمانيين) يدعمون لفرض قيود مشددة على السوريين في الآونة الأخيرة، موضعًا أنَّ بعض الأتراك المتديّنين لا يحبّون السوريين أيضًا، إنّما يجب التمييز بينهم وبين أولئك الذين يعتقدون أنَّ «كلّ الناس متماثلون، لأنّنا مسلمون». وحدَّد هؤلاء الأشخاص على أنَّهم ينتمون إلى الجماعات الدينية.

تتناقض تجارب مصعب وتفسيره هنا مع مفهوم الهوية الدينية كانتماءٍ مُعمّم ومشترك. لا يُعتبَر جميع الأتراك - حتّى أولئك الذين قد يُصنّفون على أنّهم «متديّنون» في الخطاب التركي (انقسامٌ تبنّاه مصعب) – على أنّهم يرحبون بالسوريين لمجرد أنّهم يتشاركون الهوية الإسلامية. ومع ذلك، لعبت الهوية المشتركة دورًا مهمًّا جدًا في تجربته، حيث ساعدته في بناء مساحات انتقائية وشبكات من الأخوة والدعم حيث تمّ التأكيد على أنماط ارتباط مشتركة - في هذه الحالة، الهوية الإسلامية. بمعنى آخر، وفّرت الهوية الدينية المشتركة إمكانيةً للترابط، لكنّها لم تضمن ذلك. ويؤدّي ذلك إلى تعقيد الخطابات التي تتعامل مع الدمج على أنّه خيارٌ من خيارَيْن، ممّا يُشير إلى أنّ المرء قد يشعر على النّه في محلّه في مكانٍ معيّن، في حين قد يشعر بالعزلة في مكانٍ آخر. ربّما تجدرُ الإشارة إلى أنّه على الرغم من مخاوفه في تركيا – أو بسبب هذه المخاوف - فإنّ أعلام حزب العدالة والتنمية معلّقة في شعّت بأنه يرغب بالزواج في اسطنبول («ربّما من تركية»)، وقد باشرَ مؤخّرًا بالإجراءات في شقّة مصعب. إنّه يرغب للحصول على الجنسية.

### الحدود الناشئة والطبقية

أشادَ الباحثون في دراسات الهجرة على نطاقٍ واسع بالدور الذي تلعبه الشبكات الاجتماعية غير الرسمية في المساعدة على دمج المهاجرين ضمن بلدهم الجديد. ومع ذلك، كما تُجادِل بريجيت سوتر من خلال دراستها لشبكات المهاجرين الأفارقة في اسطنبول، كثيرًا ما تتجاهل البحوث طبيعة الاستغلال الذي يحدث داخل هذه الشبكات. فهي تُشير إلى أنَّ الاختلاف القانوني والاقتصادي، بالإضافة إلى الفترات الزمنية والمعرفة المكتسبة المختلفة بين المهاجرين، قد أنتجَ أشكالاً جديدة من التقسيم الطبقي الذي شجّع الغيرة وعدم الثقة. كذلك، تُسلِّط بريجيت سوتر الضوء على التقسيم الطبقي استنادًا إلى الانقسامات الموجودة بين جماعات المهاجرين التي تطرَقَت إليها في دراستها. ٢٦

ضمن الشبكات الاجتماعية التي درستُها في الفاتح، كانت التسلسلات الهرمية الناشئة غير ملحوظة. سعَتْ جماعة Nurcu بشكلٍ ناشط إلى تفادي مواقع السلطة ذات الطابع الرسمي، وكانت تهدف بدلاً من ذلك إلى إرساء مكان «يجتمع فيه الإخوة ويقرأون فقط [رسائل النور]». ٣٠ ما من عضوية رسمية. ومع ذلك إلى المبكةٍ حيث تُعتبَر المعاملة بالمثل مهمّة كما أشَرْت، تُشكِّل القدرة على المساهمة

- ٣٥ مقابلة أجراها المؤلّف مع مصعب، في اسطنبول، في ٢٨ تمّوز/يوليو ٢٠١٩.
  - ٣٦ بريجيت سوتر، المرجع السالف الذكر، 2012 ، ص. ٢٢٠.
- ٣٧ مقابلة أجراها المؤلّف مع مؤسّس الحلقة، اسطنبول، ٣٠ تمّوز/يوليو ٢٠١٩.

(بطريقة مادّية أو غير مادّية) شكلًا من أشكال العملة الاجتماعية. وهذا يعني أنَّ الذين يستطيعون المساهمة كثيرًا - سواء من خلال المساهمة بالمعرفة مثلًا، أو الأشخاص الذين لديهم علاقات قوية - المساهمة كثيرًا - سواء من خلال المساهمة بالمعرفة مثلًا، أو الأشخاص الذين لديهم علاقات قوية - يحظون باحترامٍ كبير. وبالنسبة إلى الذين ليس لديهم سوى القليل للمساهمة به - أي الأكثر احتياجًا و»غير المتعلّمين» - فمن غير المُرجِّح أن يجدوا مكانًا لهم وسط الجماعة. ولقد اعترفَ المُحاوِرون بأنَّهم لا يريدون أن يبدأ الناس في الحضور فقط على أمل العثور على لا يستطيعون استيعاب الجميع، وأنهم لا يريدون أن يبدأ الناس في الحضور فقط على أمل العثور على دعم عملي - وهو أمر يقولون إنَّه حَدَثَ أحيانًا، خاصّةً مع بداية استقرار اللاجئين في الفاتح. وقال أحد الأشخاص المشاركين منذ فترة طويلة: «لقد حاولنا القيام بدورنا تجاه إخواننا، لكنَّ دورَنا محدود. لا يمكننا مساعدة الجميع». "" وبهذا المعنى، لم تستطع هذه الجماعة، ولم تكن تنوي، أن تلعبَ دور المنظّمة غير الحكومية.

علاوةً على ذلك، ظهرَت أزمة اللاجئين في مرحلةٍ حرجة بشكل خاصّ في السياسة والتاريخ التركيّين - في وقتٍ كانت تسعى فيه الحكومة التركية، بقيادة حزب العدالة والتنمية، إلى الترويج لرؤيةٍ واحدة إسلامية. في الواقع، في ظلّ حزب العدالة والتنمية، سعت الحكومة التركية إلى بسط سلطتها السياسية إلى أبعد من دولتها، خاصّةً في محاولةٍ لدعم الجماعات المسلمة المحرومة التي تُواجِه الصعاب على الصعيد العالمي، من خلال ما وصفه الكثيرون بأنَّه شكلٌ من أشكال «القوّة الليّنة». "" بالتالي، ليسَ من المستغرب أن يكون قد تم وصف اللاجئين السوريين - نظرًا لوجود حوالي ٤ ملايين في البلاد - في خطابات عامة وسياسية على أنّهم المستفيدون النموذجيون من الضيافة والإنسانية التركية. بعد الانقلاب في تركيا في تموز /يوليو ٢٠١٦، على سبيل المثال، سرعان ما أشارت وسائل الإعلام التركية إلى أنَّ العديد من السكان ألمحافظين في تركيا فخورون بموقع حزب العدالة والتنمية كحكومة إنسانية، فمن الجدير مواصلة النظر في كيفية تعبئة خطابات العمل الإنساني والانفتاح الثقافي، ممّا قد يضغط على السوريين للتعبير عن في كيفية تعبئة خطابات العمل الإنساني والانفتاح الثقافي، ممّا قد يضغط على السوريين للتعبير عن بعض أشكال الامتنان والرضاعن وضعهم في تركيا.

كانَ السـوريون عمومًا يتخوّفون مـن التذمّر من وضعهم فـي البلد أمام الأتراك. كانوا يخوضون المناقشات السياسية بمنتهـى الحـذر، مؤكّدين عمومًا ولاءَهم لتركيا. عندما سألت أحـد المحاورين السـوريين عمّا إذا كانَ هـو وأصدقاؤه السـوريون يتذمّرون من وضعهـم في تركيـا فيما بينهـم، أخبرني، مثل الآخريـن، بأنّهم «يتذمّرون»، لكنّهـم لا يريـدون أن يسـمع الأتراك» (مـع الإشارة إلـى أنّـه نـأى بنفسـه عن أولئـك الذين يوجّهـون الانتقـادات، مُسـتخدِمًا ضميـر الغائـب «هم»). "عنا، تُطرحُ التسـاؤلات التالية: ما هـي أنواع الـكلام والتعبيـرات المقبولة في هذه الشـبكات الاجتماعية؟ وما هي أشـكال التسـوية والرقابـة التي يُتوقَّع أن تجعـل هذه المسـاحات «ناجحة»؟

٣٨ مقابلة أجراها المؤلف مع منظّم تركى للحلقة في اسطنبول، ١١ تمّوز/يوليو ٢٠١٩.

٣٩ سينم أدار وهليــل إبراهيــم ينيقــون، «هيمنة مســلمة مضادة؟: اســتراتيجيات القوّة الليّنــة في تركيا وكراهية الإســلام،» موقــع إلكترونــي، جدليــة،2019 ، متوفّــر ويــارة للرابــط في ٨ كانون الأول/ديســمبر ٢٠١٩]. [آخــر زيــارة للرابـط في ٨

٤١ مناقشة غير رسمية بين المؤلّف ولاجئ سوري، في اسطنبول، ١٥ تمّوز/يوليو ٢٠١٩.

#### الخلاصة

كثيرًا ما يُواجِه اللاجئون الذين يعيشون في سياقات مُطوَّلة من النزوح، مشاكلَ بيروقراطية وقانونية واقتصادية وسياسية. وفي حين تميل الكثير من المؤلّفات الموجّهة نحو السياسات إلى التركيز على هذه التحدّيات، بدأ العديد من العلماء النظرَ في العلاقات، وأشكال الهوية، ومختلف أنماط التضامن والدعم المتبادل التي تنشأ من خالل التثبيت في مكانٍ ما. في هذه الورقة البحثية، أشرّتُ إلى أنَّ طرق الارتباط المشتركة، والدين بشكل خاصّ، تُوفِّر طرق تعليل مفيدة لدراسة وفهم مسألة اندماج اللاجئين ودعمهم. وفي حين أنَّ التركيز على الانتماء المشترك ينطوي على خطر المبالغة في تقدير دور الدين كقوة اجتماعية موحّدة، إلَّا أنَّ هذه الورقة البحثية تُظهِر بدلاً من ذلك أنَّ الهويات، كالهوية المسلمة مثلًا، تظهر بمثابة هويات مهمّة وموحّدة في مساحات محدودة - يتمّ تعليلها هنا من خلال الاهتمام بدور الشبكان الاجتماعية المُسلِمة - وليس على نطاقٍ واسع بين السكّان.

تأتي هذه الشبكات الاجتماعية لتُقدِّمَ للّاجئين نوعًا من أنواع الدعم الذي لا يمكنهم أن يتلقّوه إلّا من خلال الوكالات الإنسانية. بالتالي، فهي تُزوِّدُهم بنمطٍ مُغايِر من الدعم والرعاية. بدلاً من إنتاج انقسامات بين مُقدِّم المعونة ومتلقّي المعونة، أو بعبارة أخرى، بين المُنقِذ والضحية، تطرح هذه الشبكات الاجتماعية حالاتٍ من الدعم المتبادل، حيث تتقلّب الأدوار والمسؤوليات. وكما رأينا في قضية هشام، فقد قارنَ بين دوافع أولئك الذين تلقّى منهم الدعم «لأسباب دينية» وبين أولئك الذين فعلوا ذلك بشكل غير شخصي «لأسباب إنسانية أو لأنّهم اضطرّوا إلى ذلك». " تحدَّثَ عن الفئة الأولى من حيث القرابة الوهمية - أي «عائلته الثانية». " وفي حين أنّها تُقدِّم الدعم العملي، تعكس هذه الحالات كيف يمكن للشبكات الاجتماعية توفير أشكال من الصداقة الحميمة والمجتمع، ممّا يُساعِد اللاجئين على الشعور بالانتماء إلى أمّتهم «المُضيفة» المزعومة.

في الوقت نفسه، يبرُز خطـرٌ في التركيز بشـكل ضيّق علـى النتائج المفيدة للشـبكات الاجتماعيـة المبنيّة على أسـاليب تحديـد الهوية المشــتركة، لأنَّ هذا التركيـز يتجاهل دور الطبقة والعرق والسياســة.

#### شكر وتقدير

أودّ التعبيـر عـن خالـص امتناني لمعهد دراسـات الشـرق الأوسـط فـي جامعة جورج واشـنطن، الـذي قدَّمَ دعمـه السـخيّ لبحثي الإثنوغرافـي خلال صيف ٢٠١٩. والشـكرُ موصـولُ أيضًا لمحرّري هذا الإصدار، ميسـم نمر وريشـا جاغارناثسـينغ، والمُراجِعَيْـن اللذين فضّلا عدم ذكر إسـمَيْهما، وذلك على مسـاعدتهم في تطوير وتعزيـز هـذا المقال بفضـل ملاحظاتهم المدروسـة والبنّاءة. أُعـرِب كذلك عـن امتناني الخـاصّ للمُحاوِرين فـي تركيـا الذين سـمحوالي بالاطّـلاع على بعـض جوانب حياتهـم، ورحّبوا بي فـي منازلهـم ومجتمعاتهم.

٤٢ مقابلة أجراها المؤلّف مع هشام، وهو لاجئ سوري، في اسطنبول، تركيا، عبر سكايب، ١٥ آذار/مارس ٢٠١٩.

٤٣ المرجع نفسه.

#### قائمة المراحع

سينم أدار وهليـل إبراهيم ينيقون، «هيمنة مسـلمة مضـادة؟: اسـتراتيجيات القوّة الليّنة فـي تركيا وكراهية الإسـلام،» موقع إلكترونـي، جدليــة، ٢٠١٩، متوفّـر عبـر الرابـط التالـي: ٣٨٦٤٦/https://www.jadaliyya.com/Details [آخر زيارة للرابـط في ٨ كانون الأول/ديسمبر ٢٠١٩].

جورجيو أغامبن ، «نحن اللاجئون،» سيمبوزيوم، ١٩٩٥، المجلّد ٤٩(٢)، ص. ١١٦.

عطيــه أحمــد، التحويــلات اليومية: الإســلام، العمــل المنزلــي، ومهاجرات جنوب آســيا في الكويــت، دورهام، منشــورات جامعة ديوك، ٢٠١٧.

بولنت أراس وياسـين دومان ، «المسـاعدة التـي تقدّمها المنظّمات غير الحكومية/الدولية لللجئين الســوريين فــي تركيا: الفُرص والتحدّيات،» صحيفة دراســات البلقان والشــرق الأدنى ، ٢٠١٩، المجلّد ٢١(٤)، ص. ٤٧٨- ٤٩١.

فيـزي بابـان، وسـوزان إيلكان وكيـم ريجيل ، «اللاجئون السـوريون فـي تركيا: مدخـل إلى مواطـن الضعف والإدمـاج التفاضُلي وحقـوق المواطنــة التفاوضية»، صحيفة الدراســات الإثنية والهجــرة، ٢٠١٧، المجلّــد ١٤٣٣)، ص. ٤١-٥٧.

إستيلا كاربي، «السياسية والعمـل الإنسـاني فـي لبنــان. الاســتجابة الاجتماعيــة لأزمة الطــوارئ من حــرب ٢٠٠٦ إلــى تدفّق اللاجئيـن الســوريين،» أورينتــى موديرنــو، ٢٠١٤، المجلّــد ٢٠١٤)، ص. ٤٠٩.

ســـارة دادوش وخليل عشـــاوي، «اسطنبول تُمهِل السوريين شــهـرًا للعودة إلى الأقاليم المســـجُلين فيها،»موقع إلكتروني، رويترز، ۲۲ تمّوز/يوليــو ۲۰۱۹، متوفّر عبر الرابط التالــي: -https://www.reuters.com/article/us-turkey-syrians/istanbul-gives-syrians-one [آخر زيارة للرابط في ۲۰ آب/أغسطس ۲۰۱۹].

جوليـا الدرديـري، «النــاس يأكلــون النــاس: تأثير الظــروف الاجتماعيــة والاقتصادية علــي تجارب النــزوح فــي الأردن،» الصحيفة الدولية لدراســات الشــرق الأوســط، كامبريدج، منشــورات جامعــة كامبريــدج، ٢٠١٧، المجلــد٩٤(٤)، ص. ٧٠٣.

إيلانــا فيلدمــان، الحيــاة في إطار الإغاثة: المآســي الإنســانية والسياســات المتعلّقة باللاجئين الفلســطينيين، منشــورات جامعة كاليفورنيا، ٢٠١٨.

مايكل كاجا، «المنظّمات غير الحكومية الإســلامية العابرة للحدود الوطنية في تشــاد: التضامن الإسلامي في عصر النيوليبرالية،» أفريقيا اليوم، ٢٠٠٨، المجلّد ١٥(٣)، ص. ٣-١٨.

آلان ماكوفسكي، «معضلة اللاجئين في تركيا: التقدّم بعذر نعو الإدماج،» موقع إلكتروني، مركز التقدّم الأميركي، ١٣ آذار/ مارس ٢٠١٩، turkeys-refugee-dilemma/٤٦٧١٨٣/١٣/٠٣/٢٠١٩/https://www.americanprogress.org/issues/security/reports آخر زيارة للرابط في ١٥ أيّار/مايو ٢٠١٩].

نوغا مالكيين، «حارس أخي: التجربـة المزدوجـة للعاملين في مجـال مسـاعدة اللاجئيـن،» صحيفة بنـاء السـلام والتنمية، ٢٠١٥، المحلّـد ١٠(٣)، ص. ٤٧.

ليـزا مالكـي، «الجغرافيا القومية: تجذُّر الشـعوب وأقلمة الهوية الوطنية بين العلماء واللاجئيـن،» الأنثروبولوجيا الثقافية،١٩٩٢، المجلّد ١٤/١)، ص. ٢٤-٤٤.

ليـزا مالكـي، «الللجئـون والنفي: من «دراسـات الللجئيـن» إلى الترتيـب القومي للأشـياء،». المراجعـة السـنوية للأنثروبولوجيا ١٩٩٥، المجلّـد ١٩٢٤، ص. ٤٩٥-٥٢٣

مارسيل موس، الهدية: أشكال ووظائف التبادل في المجتمعات الغابرة، شيكاغو، كُتُب هاو، ٢٠١٦.

جولي بيتيت، مناظر الأمل واليأس: مخيّمات اللاجئين الفلسطينيين، فيلادلفيا، بنسيلفانيا، منشورات جامعة بنسلفانيا، ٢٠٠٥.

تـارا بولــزر، «الدمــج غير المرئي: كيــف تحجب الفئــات البيروقراطيــة والأكاديميــة والاجتماعيــة اللاجئين المندمجيــن،» صحيفة

دراسات اللاجئين، أكسفورد، منشورات جامعة أكسفورد، ٢٠٠٨، ص. ٤٧٧.

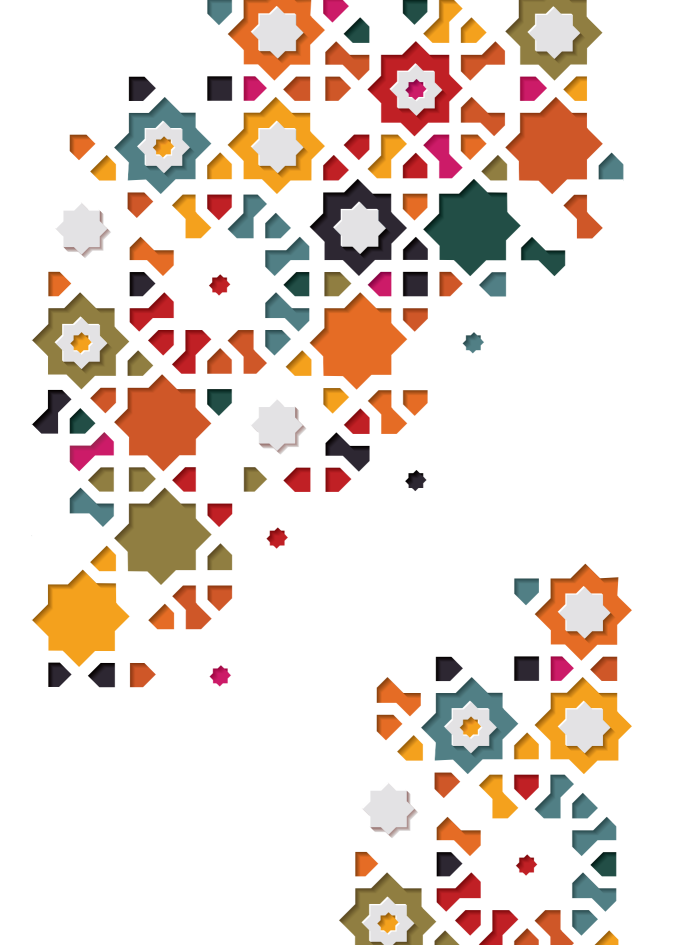
بريجيت سـوتر، «الشـبكات الاجتماعية في العبـور: تجارب المهاجرين النيجيريين في اسـطنبول،» صحيفة دراسـات المهاجرين واللاجئين ، ٢٠١٢،المجلّد ١(٢)، ص. ٢٠٩.

تــرة وورِكــد، «يحتفل الســوريون في تركيا بانتصار الحكومــة على محاولة الانقــلاب،» فيديو عبر الانترنت، يوتيــوب، ٢١ تمّوز/يوليو ٢٠١٦، متوفّــر عبر الرابط التالــي: v=FZhIsBSgRDo?https://www.youtube.com/watch [آخر زيارة للرابط في ١٥ أيّار/مايو ٢٠١٩].

إحسان يلماز، «الشعبوية الإسلامية وخلـق مواطنين مرغوب بهـم في تركيـا الجديدة لأردوغـان،»، صحيفة المتوسـط فصليا، ٢٠١٨، المجلّد ٢٩(٤)، ص. ٥٦-٢٠.

مسارات المهاجرين والمهاجرات: التفاوض أو التقويض أو مقاومة السياقات التقييدية

«ما خسرناه في سوريا، سبقَ وخسرناه في فلسطين»: الكشف عن قصص عبر الأجيال عن نساء فلسطينيات وُلِـدْنَ فـى سـوريا ص. ۷۲ میت إدیث لوندسفرید ستیندیفاد



«ما خسرناه في سوريا، سبق وخسرناه في فلسطين»: الكشف عن قصص عبر الأجيال عن نساء فلسطينيات وليدن في سوريا وليث لوندسفريد ستينديفاد

الكلمات الرئيسية: التاريخ الشفهي، النساء الفلسطينيات من سوريا، انعدام الجنسية القائم على النوع الاجتماعي، النسوية المتعدّدة الأوجه والمناهضة للاستعمار.

### الملخّص

قليلةٌ هي المعلومات المتوفّرة عن السكّان الفلسطينيين العديمي الجنسية في سوريا، ولا تزال التجارب التي خاضتها النساء الفلسطينيات بشكل خاصّ غير مكشوفة. يُبيِّن هذا البحث أنَّ فقدان سوريا كـموطن آمن يؤثّر على المرأة الفلسطينية المولودة في سوريا بطرق عدّة. يستطلع البحث إثنى عشر قيدًا يؤثر على حياة النساء، بما في ذلك تجارب الإناث العديمات الجنسية، وإنكار «حقّ العودة»، والانفصال الأسَرى القسرى، وغياب حياة أُسَرِية مستقرة، وغياب حرّية التنقّل، وعدم القدرة على منح الجنسية للأطفال، والحرمان من خدمات الأونروا، والافتقار إلى حقوق المشاركة في الحياة السياسية، وغياب إمكانية التوظيف، وعدم الحصول على الحماية كلاجئات، والحرمان من الحقّ في الانتماء من خلال الحصول على جنسية، والتصنيف العرقي. وللقيود الهيكلية تداعياتٌ بنسب متفاوتة وفقياً لعمير الميرأة ومستواها التعليمي ووضعها العائلي ووضع الأمومة ومكان المنفى الحالي. وتستند النتائج أدناه إلى التاريخ الشفوى للمرأة كجـزء مـن نظريـة معرفيـة نسـوية متعـددة الأوجه مُناهِضة للنزعة الاستعمارية، تتمركز في الدراسات الفلسطينية. في هذا البحث، يُكشَف النقاب عن التهميش المطوّل والعابر للأجيال والقارّات الذي تُعانيه النساء الفلسطينيات المولودات في سورياً، كما ويوثّق مساعيهنّ للدفاع عن حقّهنّ بالانتّماء إلى حيث يتواجدُن، وحقّهنّ في العودة إلى فلسطين.

#### المقدّمة

جادلَ العلماء والناشـطون على حدّ سـواء بأنّ الفلسـطينيين في سـوريا شـهدوا «اندماجًا فريـدًا من نوعه» في المجتمع السوري منذ العام ١٩٥٣، نظرًا إلى مستوى الحقوق المدنية التي حصلوا عليها، ما عدا الحقوق السياسية وحقوق المواطنة، مثل الحقّ في التعليم والانخراط في القوى العاملة وحقّ الرجال الفلسـطينيين البالغيــن في امتلاك العقارات وإنشــاء معاهد فكريــة، والتجنيد الإجباري للذكــور. إلّا أنّ بعض الذين وصلوا قبل العام ١٩٥٦ حصلوا على حقوق مدنية في سوريا تفوق حقوق الذين تمّ تسجيلهم لاحقًا، إذ مُنِحوا على سبيل المثال وثائق سـفر سـورية. واليوم، يفتقد العديد من الفلسطينيين إلى منازلهم في سوريا، لكتهم يصفون أيضًا الاندماج الفريد بأنّه «شكل فريد من أشكال الظلم والاحتواء». ُ وقد تلقَّت فرادة تجارب الفلسطينيين في سوريا ضربةٍ قاضية مع اندلاع النزاع السوري في العام ٢٠١١، حيث اســتُهدِفَت نقاط ضعف الســكّان العديمي الجنســية مرّةً أخرى. اســتطاعَ الذين ورثواً وثاّئق سـفر الفرار من منطقـة الحـرب، في حيـن وقعَ من لـم يرثّها في مرمـي النيـران. وفـي حزيران/يونيـو ٢٠١٩، ذكر معهد انعـدام الجنسـية والإدمـاج أنّـه ثمّة حاجة ملحـة إلى اكتسـاب وتحليل المعـارف حول نتائج حـالات انعدام الجنسية الواقعة والمتداخلة والقائمة على النوع الاجتماعي. 3 وقد تبيّن أنّ الظلم ضدّ المرأة يتفاقم نتيجـة انعـدام الجنسـية والنـزوح، كمـا يتّضح مـن خلال عـدم تكافؤ فـرص الوصول إلـي المـوارد، والتفرقة الجندريــة فـي أسـواق العمــل ونظم التعليــم، والفجوة فـي الأجـور القائمة على النــوع الاجتماعـي والعرق، والعنف ضد النساء والفتيات، والحقوق الإنجابية، والأوضاع الصحية، والمعايير الاجتماعية القائمة على النوع الاجتماعي. ويتمّ استهداف النساء العديمات الجنسية بشكل خاصّ من خلال منعهين من نقل الجنسـية إلـي أطفالهـنّ، وكذلـك حرمانهنّ من حقّ المشـاركة فـي الحياة السياسـية ومن حرّيــة التنقّل.⁴

يقـدّم هذا البحث تحليلًا انتقائيًا عابرًا للأجيال للتجارب المعيشـية التي خاضتها النسـاء العديمات الجنسـية، مـع التركيـز علـى القيـود الهيكليـة المسـتمرّة وفقـدان سـوريا للنسـاء الفلسـطينيات المولـودات فيهـا. وتتشـارك الأجيـال الأربعـة من النسـاء اللواتي جرت مقابلتهنّ في هذه الدراسـة الشـعور عينـه: فعلى الرغم

لـ وري برانـد، «الفلسـطينيون في سـوريا: سياسـات الإدماج،»صحيفة الشـرق الأوسـط، ١٩٨٨، المجلّـد ٢٤(٤)، ص. ٢٦١٠ ، ٢٣٧؛ نضـال بيطاري،»مخيّـم اللاجئيـن فـي اليرمـوك والانتفاضـة السـورية،» صحيفـة الدراسـات الفلسـطينية، ٢٠١٤، الالمجلّد ١٤٤١)، ص. ٢٠-١٨.

٢ محادثة مع أمل وسام، شباط/فبراير ٢٠١٨.

٤ نيـرا يوفال-دايفس،» النساء وتناسـل «الأمّـة» البيولوجي، "المنتـدى الدولـي لدراسـات المـرأة، ١٩٩٦، ،المجلّد ١١(١-٢)، ص.١٧-٢٤؛ سـعاد جوزيـف، جنسـية قائمـة علـى النوع الاجتماعي في الشـرق الأوسـط، نيويـورك، جامعة سـيراكوس، ٢٠٠٠؛ ناديـة العلـي، العلمانيـة والنوع الاجتماعي والدولة في الشـرق الأوسـط: الحركة النسـائية المصريـة، كامبريدج، منشـورات جامعة كامبريـدج، ٢٠٠٠؛ إصـلاح جـاد، «إعـادة قـراءة الانتـداب البريطاني في فلسـطين: النـوع الاجتماعي الهـوّة الحضريـة - الريفية في التعليم،» الصحيفة الدولية لدراسـات الشـرق الأوسـط، ٢٠٠٧ المجلّد ٣٦, ص. ٣٣٠-٢٣٢؛ رانيا مكتبي، «النـوع الاجتماعي وقانون الأسـرة والجنسـية في سـوريا»، دراسـات حول المواطنة، ٢٠٠١، المجلّد ١٤(٥), ص. ٥٧٥-٥٧٢.

<sup>0</sup> إنَّ المصطلحات المختلفة المُسـتخدَمة لوصف المُشـارِكات في سـياق هذا البحث – «فلسطينية من سوريا»، «فلسطينية في سـوريا»، «فلسطينية سورية»، «فلسـطينية مولودة في سوريا» – تعكس الاسـتخدام المفضّل لكلِّ مُشاركة.

من الاندماج الكامل في المجتمع السوري، إلّا أنّ جميعهنّ قد واجهن قيودًا مستمرّة كنساء عديمات الجنسية. وتشير عبارة «القيود الهيكلية المستمرة» إلى الأشكال المتعدّدة الطبقات والمتشابكة من القمع، الناتجة عن آليات القوة الهيكلية، سواء الاستعمارية أو ما بعد الاستعمارية. تواجه المرأة هذه القيود في حياتها بشكل متكرر وعابر للأجيال في ثلاثة سياقات مختلفة، وهي فلسطين وسوريا وأوروبا. وترتبط هذه القيود بتاريخ الحكم الاستعماري البريطاني في الانتداب على فلسطين وبالنكبة.

تم إجلاء نحو ٨٠٠ ألف شخص من فلسطين بين العاميين ١٩٤٧ و١٩٤٩. ودمّرت الحرب ٥٣١ قرية وأخلت ١١ بلدة. وأُجبرت الغالبية العظمي من الفلسطينيين المهجّرين على العيش في مخيمات للاجئين في لبنان وسوريا والأردن، وكان حوالي ٨٠٪ من النازحين إلى سوريا من النساء والأطفال. وفرّ ما لا يقلّ عن ٨٢ ألف فلسطيني من فلسطين إلى الدولة القومية السورية الجديدة. كذلك، انتقلت معهم الحقوق التي فقدها الفلسطينيون في فلسطين أثناء الاحتلال البريطاني والهروب من فلسطين بين العامين ١٩٤٧ وجدث أصبحوا سكّانًا من الدرجة الثالثة في البلد المضيف، وباتوا يتمتعون بعقوق أقلّ من المواطنين السوريين. وقد أدّى ذلك لاحقًا إلى تهميش النساء الفلسطينيات من السكّان الأصلين "حيث حُرمن من المساواة في الحصول على التعليم والرعاية الصحية الموجهة للمرأة، كما خرمن من المساركة في الحياه السياسية والعمل في فلسطين وخارجه."

وأعـاد عدد من العلماء الاختصاصيين في مجال النسـوية ومناهضة الاسـتعمار النظر فـي الجوانب الجندرية للاحتـلال والنكبـة. ْ فقـد جادلوا بأنّ النكبة ليسـت حدثًـا وقع في تاريخ محـدّد - ١٥ أيار/مايـو ١٩٤٨- لكنّها

ت النكبة مصطلح عربي يعني «الكارثة». وهو يُشير إلى كارثة الحرب والنزوح والتهجير واحتلال فلسطين.

٧ نور مصالحة، طرد الفلسطينين: مفهوم «الترانسفير» أو الانتقال في الفكر السياسي الصهيوني، 1948-1882، بيروت، مؤسّسة الدراسات الفلسطينية، ١٩٤٨؛ نافذ نزال، الهجرة الفلسطينية، ١٩٤٨، بيروت، مؤسّسة الدراسات الفلسطينية، ١٩٤٨؛ روزمـاري صايـغ، «قصـص النكبـة كما تخبرها النسـاء: بيـن الوجود والمعرفة،» في: أحمد سـعدي و ليلا أبو لغ(ناشـرون)، النكبـة: فلسـطين، ١٩٤٨ ومزاعم الذاكرة، نيويورك، منشـورات جامعة كولومبي، ٢٠٠٧، ص. ١٦٥-١٦٠؛ روزماري صايغ، «اسـتثناء النكبـة من «أنواع الصدمة»،» صحيفة الدراسـات الفلسـطينية، ٢٠١٣، المجلّد ١١٤٠)، ص. ١٥-٢٠٠ أحمد سـعدي وليلى أبو لغد، النكبـة: فلسـطين، ١٩٤٨ ومزاعـم الذاكرة، نيويورك، منشـورات جامعة كولومبيـا، ٢٠٠٧؛ أناهيد الحـردان، «ذكريـات الكارثة: تاريخ شـريد وأحفاد النكبة،» أطروحـة دكتوراه، دبلن، جامعـة دبلن، ٢٠١١.

٨ إليـز ج. يونـغ، النـوع الاجتماعـي وبنـاء الأمة في الشـرق الأوسـط: اقتصـاد الصحّة السياسـي مـن فلسـطين الانتدابية إلى
 مخيمـات اللاجئيـن في الأردن، لنـدن، بلومزبـرى اكاديميك، ٢٠١٢.

٩ حمـد سـعيد الموعد، اللاجئون الفلسـطينيون في سـوريا: ماضيهم وحاضرهم ومسـتقبلهم، اتاوا ، انترناشـونال ديفلبمنت
 رسـيرش سـنتر، ١٩٩٩؛ روزمـاري صايغ، الفلسـطينيون: من فلاحين إلى ثورييـن، لندن، دار زيد للنشـر، ١٩٧٩.

١٠ إصلاح جاد، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٧؛ نادرة شلهوب-كيفوركيان، «المرأة الفلسطينية وسياسة امتناع الرؤية: نحو منهجية نسوية،»منشورات السلام: صحيفة جنوب آسيا لبناء السلام، 2010، المجلّد ١٣(١)، ص. ١-٢١؛ نهلة عبدو، المرأة في إسرائيل، العرق والنوع الاجتماعي والمواطنة، لندن، دار زيد للنشر، ٢٠١١؛ نهلة عبدو ونور مصالحة، تاريخ شفهي للنكبة الفلسطينية، لندن ،دار زيد للنشر، ٢٠١٨.

١٢ (وزماري صايغ، «إسكات النكبة وتحدّي التاريخ الشفهي الفلسطيني،» في: نهلة عبدو ونور مصالحة (ناشرون)، تاريخ شفهي للنكبة الفلسطينية، لندن، دار زيد للنشر، ٢٠١٨، ص. ١٤ ١-١٣٥؛ إليز ج. يونغ، حاميات التاريخ: المرأة والنزاع الإسرائيلي- الفلسطيني، نيويورك، منشورات تيتشرز كوليدج، ١٩٩٢؛ أنالي مورز، «في الظهور والاختفاء: تمثيل النساء في فلسطين في ظلّ الانتداب البريطاني،» صحيفة ثاموريس، المجلّد ٣(٢), ص. ٢٧٩- ٢١٠؛ إيلين ل. فليشمان، الأمّة ونساؤها «الجديدات». الحركة

مجموعة من الأحداث الحاسمة التي بدأت قبل العام ١٩٤٨. بحسب العديد من المؤرخين، تُعزى النكبة إلى ثلاثة أحداث تاريخية استعمارية للمستوطنين وإلى خطط نقل السكّان: القمة الصهيونية في العام ١٩١٨، والله أحداث تاريخية استعمارية للمستوطنين وإلى خطط نقل السكّان: القمة الصهيونية في العام ١٩١٨، الذي الاحتلال البريطاني لفلسطين والاستعمار الاستيطاني المتزايد. 14 علاوة على ذلك، لا تزال تجارب أذى إلى الحتلال البريطاني لفلسطين والاستعمار الاستيطاني المتزايد. أعلاوة على ذلك، لا تزال تجارب النكبة تتسرّب إلى الحاضر من خلال النوح المطوّل وانعدام الجنسية ورفض «حق العودة لجميع النازحين وذريتهم إلى وطنهم في فلسطين» الذي نصّت عليه الأمم المتحدة . أن بالتالي، فإنّ النكبة ماضية وحاضرة ومستقبلية في آنِ معًا.

يستكشف هذا البحث تقاطع القيود الهيكلية مع فئات العمر والتعليم والعمل والوضع العائلي ووضع الأمومة ومكان العيش. أن وتتسم القيود التي تؤثر على الحياة اليومية للمرأة في سوريا والأسى الناجم عن فقدان سوريا بأهمية قصوى لفهم مدى تعقيد تجارب هؤلاء النساء المعيشية. لذا، يتطرّق هذا التعليل إلى القيود وتجارب الخسارة المختلفة. وعلى الرغم من أنّ المُشارِكات وصلن إلى ملاذات آمنة، إلّا أنهن ما زلن يعانين من الظلم الشديد، سواء في أوروبا أو في سوريا التي مزّقتها الحرب، ولذا يؤثّر فيهن الحديث عن سوريا «مثل ما كانت» في ضوء هذه الخسارة. توضّح شابة مُشارِكة هاجرت من مغيم العائدين في حمص (سوريا) إلى الدنمارك، تُدعى جسكالا الحمصية، أن ببلاغة استمرار حالات النوح المعقّدة وانعدام الجنسية القائم على النوع الاجتماعي:

«كانت جدتي فلسطينية من فلسطين، ومن ثمّ أصبحت عديمة الجنسية ولاجئة؛ والدتي لاجئة فلسطينية عديمة الجنسية من سوريا؛

وأنـا لاجئـة فلسـطينية عديمة الجنسـية من سـوريا في الدنمـارك. لا يمكننـي أن أتخيل أبـدًا أن أدعو

النسائية الفلسطينية ١٩٢٠-١٩٤٨، لوس أنجلس، منشورات جامعة كاليفورنيا، ٢٠٠٣؛ نهلة عبدو ونور مصالحة، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٨؛ نور مصالحة، نكبة فلسطين: تاريخ مناهضة الاستعمار ورواية التبعية واستعادة الذاكرة، لندن،دار زيد للنشر، ٢٠١٢؛ أناهيد الحردان، المرجع السالف الذكر، ٢٠١١؛ أناهيد الحردان، الفلسطينيون في سوريا: ذكريات النكبة لمجتمعاتٍ مشرذمة، كولومبيا، منشورات جامعة كولومبيا، ٢٠١٦؛ ربى صالح، «أجساد تمشي وأجساد تتكلّم وأجساد تحبّ: اللاجئات الفلسطينيات والعاطفة والسياسة العادية،» Antipode (صحيفة أنتيبود)، ٢٠١٦، المجلّد ٤٩، ص. ٧٤٢-٧٠٠.

١٣ نور مصالحة، المرجع السالف الذكر،١٩٩٢؛ نور مصالحة، المرجع السالف الذكر،2012

انور مصالحة، المرجع السالف الذكر،٢٠١٢؛ لورينزو فيراتشيني، الاستعمار الاستيطاني: لمحة عامة نظرية، هامبشاير، بالغراف مكمىلان، ٢٠١٠.

١٥ سـوزان م. أكـرم، «أفـكار خاطئـة ووقائـع صحيحة عن مشـكلة اللاجئيـن الفلسـطينيين: إعـادة تأطير حقّ العـودة» في: مايـكل لينك ومايكل دمبر وسوسـن أكرم واين سـكوبية (ناشـرون)، القانـون الدولي والنـزاع الإسرائيلي-الفلسـطيني. مقاربة قائمة على الحقوق للسـلام في الشـرق الأوسـط، نيويـورك، راوتلـدج، ٢٠١١، ص. ١٩٨-١٩٨.

١٦ «مكان العيش» مصطلح من مصطلحات علم الاجتماع، يُشير إلى المكان الذي يتواجد فيه الشخص جسديًا، حتى لو لم يكن لديه إقامة دائمة أو قانونية في هذا المكان المحدّد، ممّا يعني أنّه قد يكون مُقيمًا فيه بشكلٍ مؤقّت. استخدمت عالمة الأنثروبولوجيا جولي بيتيت مصطلح «مكان العيش» لوصف الأماكن التي يعيش فيها الفلسطينيون في لبنان، مثل مخيّمات اللاجئين أو المنازل المؤقّتة أو أيّ منطقة لا يملكون فيها أيّ حقوق لكنّهم لا يزالون متواجدين فيها. يُستخدم المصطلح هنا بدلًا من «بلد الإقامة». أنظر: جولي بيتيت، مشهد الأمل واليأس: مخيّمات اللاجئين الفلسطينيين، فيلادلفيا، منشورات عمامعة بنسلفانا، ٢٠٠٥.

١٧ تمّ إخفاء هوية المُشاركات من خلال أسماء مستعارة اخترنها بأنفسهنّ.

## نفسـي فلسـطينية من الدنمارك. أتسـاءل ماذا سـتكون ابنتي.»18

يستند هذا البحث إلى أطروحتي للدكتوراه (التي يُفترَض أن تكتمل في العام ٢٠٢١) والتي توفر فهمًا شاملًا لأوجه الاستمرار بين الأجيال وتحليلًا متعمقًا للحرب الجارية في سوريا من خلال وجهة نظر النساء في المجتمعات الفلسطينية في سوريا. يتحقّ قذلك من خلال التأريخ الشفهي المُسجَّل مع ٢١ امرأة فلسطينية من أربعة أجيال مختلفة، ومن خلال محادثات مع ٢٩ فردًا إضافيًا - جميعهم فلسطينيون في الأصل ولكنّهم ولدوا في سوريا. إضافةً إلى ذلك، جرت مقابلة خمسة مشاركين، أشير إليهم بدمشاركين عامّين»، للحصول على معلومات أساسية. يُشارِك ثلاثة منهم في هذا البحث بصفة مخبرين يملكون معرفة أساسية مهمة، وهم الكاتبة السورية-البريطانية والناشطة في مجال حقوق الإنسان ليلى الشامي، والناشط الفلسطيني والصحفي المولود في سوريا هادي إبراهيم، والناشطة السورية-الفلسطينية ومديرة المعهد الثقافي السوري في الدنمارك بثينة شاهين. ساعدت المعرفة المتعمقة التي يتمتع بها هؤلاء المشاركون العامون حول الموضوعات التي يجري بعثها ومجالات البحث المختلفة، على سد ثغرات متعدّدة في الأدبيات القائمة بشأن تاريخ الفلسطينين المولودين في سوريا.

وتُعرِّف المُشارِكات في التاريخ الشفوي أنفسهن على أنهن نساء متوافقات الجنس من أُسَر منخفضة الدخل، وُلِدْنَ في ثلاثة مجتمعات فلسطينية مختلفة في سوريا تعرّضت جميعها للحصار والقصف وهجمات المدفعيات والتجويع منذ العام ٢٠١٢. وقد ولدن وترعرعن خلال أربع حقبات تاريخية مفصلية مختلفة، وهي: الفترة الزمنية التي أعقبت النكبة مباشرةً، والفترة التي تميزت بمقاومة الفلسطينيين للاحتلال بعد العام ١٩٦٧، والحرب الأهلية اللبنانية (١٩٧٥-١٩٩٠)، عندما قاتل فلسطينيون من سوريا إلاما إلى جانب الفلسطينيين في لبنان وإمّا في صفوف الجيش السوري في الجبهة الشعبية لتحرير فلسطين-القيادة العامة، ومطلع القرن الحادي والعشرين، الذي شهد تغييرًا في النظام السوري مع تولّى بشار الأسد سدّة الرئاسة.

وسمّت المُشارِكات الأجيال الأربعة وعرّفتها استنادًا إلى الأحداث السياسية التي تكشّفت خلال السبعين سنة الماضية. وانتناول هذا البحث إثني عشر عائقًا مستمرًّا تواجهه المُشارِكات، بما في ذلك تجارب الإناث مع انعدام الجنسية، وإنكار «حق العودة» إلى فلسطين، والانفصال الأُسَري القسري عند العدود/ الحواجز، وعدم القدرة على نقل الجنسية للأطفال، والوصول إلى المشاركة السياسية عبر القارّات، والتوظيف، والوصول إلى خدمات الأمم المتحدة، والعصول على حق الإنسان في حياة أُسَرية غير منقطعة، وتجارب التصنيف العرقي التي تتأثر بتداخل عوامل العمر والتعليم والعمل والوضع الاجتماعي ووضع الأمومة ومكان العيش.

ولا تـزال التجـارب الاجتماعية-التاريخيــة للنســاء الفلســطينيات المولــودات فــي ســوريا اللواتي يعشــن في المهجــر فــى أوروبــا، أو النازحــات في ســوريا، غير موثقــة بشــكل كافٍ. إلّا أنّ بعــض العلماء ســلّطوا الضوء

مذكّرات انعكاسية ومحادثة مع جسكالا الحمصية، ٢٥ كانون الثاني/يناير ٢٠١٨.

11

١٩ سيتمّ تفصيل تصوّر الأجيال في قسم «تجديد التاريخ الشفهي للمرأة».

كما تحدّدها المادة ٨ من الاتفاقية الأوروبية لحقوق الإنسان (١٩٥٣)، قدرة الْأَسَر على العيش معًا بشكل معتاد ككيان
 واحد من دون تدخّل سلطات الدولة .

على التجارب التي خاضتها المجتمعات الفلسطينية في سوريا. '' وكانت آخرهم الحردان التي سجّلت ذكريات النكبة لثلاثة أجيال قبل اندلاع الحرب في سوريا، مع التركيز بشكل خاصّ على الجيليّن الأوّل والثالث. '' أمّا غابيام فقامت بدراسة إثنوغرافية فريدة من نوعها حول مخيّمَيْ النيرب وعين التلّ، ' في حين وثّقت شاهين تجارب القاصرين الفلسطينيين في مخيّم اليرموك ''. أخيرًا، حلّلت زيادة نضالات ومصاعب الفلسطينيين في طريقهم من سوريا إلى أوروبا والتحدّيات التي يواجهونها ضمن أنظمة اللجوء الأوروبية. 52

يتألّف هذا البحث من ثلاثة أقسام رئيسية. يوضّح القسم الأول المنهجية المستخدمة، فيما يقدّم القسم الثاني تعليلًا لانعدام الجنسية القائم على النوع الاجتماعي وحقوق المرأة في سوريا، مع التركيز على القيود الهيكلية وانعكاساتها على التجارب المعاصرة التي تخوضها المرأة الفلسطينية في سوريا. ويلفت القسم الثالث والأخير الانتباه إلى درجات الخسارة المختلفة التي تسلّط المُشارِكات الضوءَ عليها في تاريخهي الشيهي، على اختلاف أجيالهنّ. فكلُّ جيلٍ من النساء الفلسطينيات يختبر أنواعًا مختلفة من الخسائر. وتُشكِّل فئات العمر ومستوى التعليم والوضع العائلي ووضع الأمومة ومكان العيش الوسائل التي تربط بين المُشارِكات وفلسطين، عبر ذكريات الخسارة. ويمثّل فقدان سوريا كموطن آمن حقبة جديدة للمُشاركات، بدأت بدعوةٍ إلى الحرّية والكرامة لم تتمّ تلبيتها بعد.

## تجديد التاريخ الشفهي للمرأة

يتكشَّف هذا البحث بناءً على تاريخ المرأة الشفهي كأداة لتوثيقِ تاريخٍ ماضِ قريب. 6 وتُجمَع تسجيلات

- ٢٢ أناهيد الحردان، المرجع السالف الذكر، ٢٠١١؛ أناهيد الحردان، المرجع السالف الذكر، 2016.
  - ٢٣ نيل غابيام، المرجع السالف الذكر، 2016.
  - ٢٤ بثينة شاهين، المرجع السالف الذكر، 2018
  - ٢٥ رفيف زيادة، المرجع السالف الذكر، 2016.

٢٦ كريسـتين امينيسـتر، «إطـار نسـوي لمقابلـة التاريخ الشـفهي،» في: شـيرنا ب. غلـوك و دافني بطي (ناشـرون)،كلمات النسـاء، نيويورك، راوتلدج، ١٩٩١، ص. ٢٧-٤٢؛ رونالد ج غريل وسـتادز تيركل مغلفات الصوت: فنّ التاريخ الشـفهي، لندن، برايغر، 1991؛ سـوزان ه. أرميتـاج، «مراحـل تاريخ النسـاء الشـفهي،» في: دونالد ا. ريتشـي (ناشـر)، دليل أوكسـفورد للتاريخ الشـفهي،

تأريخهن الشفهي من خلال تسجيل عدة محادثات فردية جرت بين شهرَيُ كانون الثاني/يناير ٢٠١٨ وكانون الثاني/يناير ٢٠١٠ كذلك، تمّ إعداد «جلسات التحدّث مرّة أخرى»، وحيث دعيت المُشارِكات مرّة أخرى للاستماع إلى تسجيلاتهن وإعادة تفسيرها واختيار المواضيع المناسبة ليتمّ نشرها لاحقًا، بهدف إرساء مساحة من السلطة المشتركة. وكان الهدف من ذلك بذل جهد واع للتفكير بشكل مختلف والكتابة مع الناس بدلًا من الكتابة عنهم، والتساؤل عن كيفية إحداث هذا البحث فرقًا. ومن الباحث من الناحية العملية، يعني ذلك أنَّ جانبًا طوليًا دُمِج في تصميم البحث، ما يعافظ على الرابط بين الباحث والمُشارِكات، ويساعد على توثيق الانسيابية والتغيرات في رواياتهن. ويتمّ أيضًا على هذا النحو توثيق التغييرات المجتمعية التي تؤثّر على حياتهن اليومية، مثل المناقشات حول «إعادة اللاجئين السوريين وترحيلهم إلى سوريا»، وهو نقاش انطلق خللل البحث الميداني.

جُمِعَت التسجيلات والملاحظات عبر ميدانٍ مبعثر وملي، بالثغرات في الدنمارك وألمانيا ولبنان وسوريا. وتُسرَد التجارب الحيّة التي روتها النساء كمزيجٍ من الأحداث الخطّية والدائرية والمتكرّرة، وهي عملية تدمج الذكريات وتوقفها مؤقّيًا، ثمّ تُعيد بناءها. ويتمّ توثيقها من خلال تسجيلات التاريخ الشفهي، ومناقشتها وإعادة تنظيمها مع النساء أنفسهنّ ومن قِبَلهن، بالتعاون مع المؤلّف، من خلال عمليات متعدّدة. تشمل هذه العمليات اجتماعات غير رسمية، ولقاءات غير رسمية، وقابلات تسجيل، ومعادثات عبر الإنترنت، ومشاركة صور وأخبار، وتسجيلات رسمية للتاريخ الشفهي، ومقابلات وجلسات ما بعد التسجيل تُسمّى جلسات التحدث مرة أخرى. وقد شاركت سبع نساء قُسمن إلى مجموعتين. ما بعد التسجيل تُسمّى المساركات الرئيسيات الأربع في التاريخ الشفهي بالأسماء المستعارة التي يشير هذا البحث إلى المشاركات الرئيسيات الأربع في التاريخ الشفهي بالأسماء المستعارة التي خصصنها لأنفسهنّ، وهي: تيتا لوبيا وأمل وسام والصيدلانية وجسكالا الحمصية، وجميعهنّ نساء من أصل فلسطيني ولدن في سوريا ويقمن في التجمعات السكّانية الفلسطينية في سوريا الآتية: مخيّم اليرموك (دمشق)، ومخيّم خان الشيح (جنوب دمشق)، ومخيّم العائدين (حمص). كذلك، تساهم ثلاث اليرموك (دمشق)، ومخيّم خان الشيح (جنوب دمشق)، ومخيّم العائدين (حمص). كذلك، تساهم ثلاث في مجال حقوق الإنسان وكمؤلفات وكناشطات فكريات.

وتنتمي المُشارِكات في التاريخ الشفهي الى خلفيات منخفضة الدخل وتتراوح أعمارهنّ بين ٢٢ و٧٠ سنة.

، ۲۰۱۲ ، ص. ۱٦٩-۱۸۵؛ليـن أبرامـز، نظرية التاريخ الشـفهي، نيويورك، راوتلدج، ٢٠١٠؛ آن فالـك، وليزلي براون، العيش مع جيم كرو: الأميركيـات مـن أصـل أفريقي وذكريـات الجنوب المفصـول عنصريًا، نيويورك، منشـورات بالغرايـف مكميلان، ٢٠١٠؛ شـيرنا غلوك، «مـا الـذي يميّز المرأة لهـذه الدرجة؟ تاريخ المرأة الشـفهي،» الحدود: صحيفة لدراسـات المرأة،1777، المجلّد ٢٠١١،

٢٨ آن فالـك، وليزلـي بـراون، المرجـع السـالف الذكـر، ٢٠٠٠ آن فالك وآخرون، «إشـراك المجتمعـات المحلّيـة والطلاب في الصفـوف: دروس مسـتقاة من مشـروع فوكـس بوينت للتاريخ الشـفهي،» صحيفـة التاريخ الشـفهي، المجلَّـد ١٩٣٨، ١٥٧٠ مايـكل فريـش، سـلطة مشـتركة. مقـالات عن صياغـة ومعنـى التاريخ الشـفهي والعـام. نيويـورك، منشـورات جامعة ولاية نيويورك، ١٩٩٠.

٢٩ غسان الحاج، «نعو علم اجتماعي عربي ناقد،» موقع إلكتروني، الفكر القانوني النقدي، ٨ نيسان/أبريل ٢٠١٣ ، متوفّر عبر الرابط التالي: /http://criticallegalthinking.com/2013/04/08/towards-a-critical-arab-social-science]آخر زيارة للرابط في ٢٧ شباط/فبراير ٢٠٠٠].

جنيـل ل. دانـس، مـاري هرمـز وغوتيريس روشـيل، «أقرب إلى الجـاز من الموسـيقى الكلاسـيكية: التفاعـلات المتبادلة
 بيـن الباحثين والمسـتحييين،»صحيفة هارفـرد التعليمية، المجلّـد ١٨(٣)، ص. ٣٢٧-٣٥٢.

أُجرِيَت التسجيلات باللغة العربية العامية ثمّ ترجمها المؤلف إلى اللغة الانكليزية. ويتمّ تصوّر الأجيال المختلفة من خلال التسميات التي استخدمتها المشاركات لوصف الجيل الذي يعتقدن أنهنّ ينتمين إليه، ويتمّ تقسيمهنّ على هذا الأساس. وُلِدَ أوّل جيل يتناوله هذا البحث في فلسطين أو سوريا بين العامين ويتمّ تقسيمهنّ على هذا الأساس. وُلِدَ أوّل جيل يتناوله هذا البحث في فلسطين أو سوريا بين العامين ١٩٤٧ و١٩٥٩، ويُعرف بين الفلسطينيين بإسم «جيل النكبة». أنّ أمّا الجيل الثاني، المولود بين العماركات ١٩٨٥ و١٩٨٥ و١٩٩٠ ، بين العامين ١٩٨٥ و١٩٩٥ ، بأنّه «جيل وقود الشورة وفقد سوريا». وأخيرًا، إلى الجيل الزابع، المولود بين العامين ١٩٨٥ و١٩٩٥ ، بأنّه «جيل الكفاح والعودة ... إلى فلسطين».

### عديمة الجنسية، وامرأة ولاجئة في آن معًا

أُنشئ الوضع القانوني لـ «عديمي الجنسية» كصفة قانونية لـ «لاجئي فلسطين» في جميع أنحاء العالم بين العامين ١٩٤٨ و ١٩٥١. ق أن الواقع، يُضفي وضع اللاجئ طابع الشرعية على نقص الحقوق السياسية والمدنية مثل المساواة في الحصول على التعليم والعمل والخدمات الصحية والمساعدات في منطقة عمليات وكالة الأمم المتحدة لإغاثة وتشغيل اللاجئين الفلسطينيين في الشرق الأدنى (الأونروا). فهذه الصفة المؤقّتة للفلسطينيين قد دامّت وطال أمدُها، لتتحوّل لاحقًا إلى «انعدام الجنسية». وكذلك الأمر بالنسبة إلى الفلسطينيين في سوريا، على الرغم من أنّ المواطنات السوريات اللواتي يحملن الجنسية السورية يتمتّعن بقدر أكبر من المواطنة التشاركية الشكلية مقارنةً بالنساء المُقيمات في البلدان المجاورة في المنطقة، ٤٤ على عكس الفلسطينيات في لبنان ق وإسرائيل المعاصرة، واللواتي يملكن حقوقًا سياسية أقلّ من نظيراتهنّ في المنطقة.

ومع ذلك، مُنح الفلسطينيون في سوريا بعض العقوق الرسمية، مثل العمل والتعليم، على الرغم من عدم تمتّعهم بالحقّ في التصويت أو الترشّح للمناصب. كذلك، يمكنهم تنظيم أنفسهم من خلال نقابات عمالية، ولكن ليس بشكل مستقلّ عن الحكومة كما يحقّ للمواطنين السوريين. والتنالي، تعاني المرأة الفلسطينية من قيود هيكلية وشخصية داخل المجتمع الذي تعيش فيه. ولا يزال النظام السوري أن أكبر خطر على النشاط السياسي للمرأة في سوريا اليوم. فقد تحدّثت النساء اللواتي شاركن في هذه الدراسة عن الظلم الاستبدادي الذي يمارسه النظام، والذي حرمهنّ من حقهن في حرّية التعبير

٣١ سُمِّيَ أصغر جيل وَلِدَ في فلسطين في بداية القرن العشرين بــ»جيل فلسطين». أنظر: روزماري صايغ، المرجع السالف الذكر، 1979؛ روزماري صايغ، المرجع السالف الذكر، 2018

٣٢ روزماري صايغ، المرجع السالف الذكر، 1979؛ روزماري صايغ، أعداء كثيرون: التجربة الفلسطينية في لبنان، لندن، دار زيد للنشر، ١٩٩٤.

٣٣ سوزان م. أكرم، المرجع السالف الذكر،2011

٣٤ سعاد جوزيف، المرجع السالف الذكر، ٢٠٠٠؛ سوزانا فيرغسون،»الإصغاء إلى المحادثات حول الحقوق في دمشق،»دراسات مقارنة لجنوب آسيا وأفريقيا والشرق الأوسط،2015 ، المجلّد ٣٥(٣)، ص. ٥٥٧-٥٥٧

۳۵ روزمـاري صايـغ، «نسـاء المخيّم الفلسـطيني كراويـات للتاريخ،» صحيفة الدراسـات الفلسـطينية، المجلّـد ۲۷(۲)، ص. ٤٥٨؛ربـي صالح، المرجع السـالف الذكـر، 2016.

٣٦ نادرة شلهوب-كيفوركيان، المرجع السالف الذكر، 2010؛ نهلة عبدو، المرجع السالف الذكر، 2011.

٣٧ لورى براند، المرجع السالف الذكر،. 1988

۳۸ مقابلة عبر سكايب مع ليلي الشامي، ۲۰ آذار/مارس ۲۰۱۸.

والتنقل بسبب كونهنّ عديمات الجنسية وبسبب نوعهنّ الاجتماعي. وقالت أمل وسام إنّه «كاذبٌ كلّ من يزعم أنّ الفلسطينيين في سوريا لا يتعرّضون للتمييز. وجميعنا يعرف ذلك. فبصفتنا نساءً ورجالًا وأطفالًا فلسطينيين، ما فقدناه في سوريا، سبق وفقدناه في فلسطين، ولم نسترجعه قط». و والعقت واصفةً التمييز الذي تواجهه المرأة من حيث الرواتب وفرص العمل وحرّية التنقّل. وعندما تقول «ما فقدناه في سوريا، سبق وفقدناه في فلسطين»، تشير أمل إلى حقّ المرأة في المساواة كمواطنة، وتكافؤ الفرص، وحماية متساوية لأطفالها، والقدرة على إعطائهم الجنسية، وحرّية التنقّل، والقدرة على العودة إلى فلسطين ومغادرة سوريا.

تكشـف أربع نسـاء في هذه الدراسـة عن إثني عشـر قيدًا ما زلن يواجهنها بعد هروبهنّ القسـري من سـوريا (قبل ٤ أو ٥ سنوات)، وستُشرَح كلّها في هذا القسم. ويعكس الموضوع - أي خسارة سوريا - التجارب التي يختصرها عنوان هذا البحث، «ما فقدناه في سوريا، سبق وفقدناه في فلسطين». تُثير هذه العبارة شعورًا تتشاطره جميع المشاركات، وهو حقيقة أنّ سوريا كانت موطنًا آمنًا لهنّ لفترة طويلة من الزمـن، لكـنّ الحقـوق التـي خُرمن منها في سـوريا، سـواء كنسـاء أو كفلسـطينيات عديمات الجنسـية، قد تفاقمت عندما أصبحنَ لاجئات، سواء في أوروبا أو نتيجةً للنزوح الداخلي في سوريا. كما وأنّ الأجيال المختلفة التي تنتمي إليها هؤلاء النسآء ومستوى التعليم والعمل وقدرتُهنّ على تعلّم لغة جديدة والبلـد أو المـكان الذي يعشـن فيـه ووضعهـنّ العائلي ووضـع الأمومة؛ كلّهـا عوامل تؤثر على المشـاركات بشكل مختلف، وغالبًا بطريقة غير متناسبة. كذلك، يشكّل انعدام الجنسية القائم على النوع الاجتماعي سـحابة سـوداء تؤثِّر على جوانـب مختلفة من حياة المـرأة وتحجبها. فتتحمّــل المرأة عبء انعدام الجنســيةُ (١)، وتُحرم من حق العودة (٢)، وتتعرّض للانفصال الأسَرى القسرى وتُحرم من جمع شمل الأسرة (٣)، ولا يمكنها نقل الجنسية إلى أطفالها، إمّا لأنّها لا تملك جنسية قانونية أو لكونها امرأة (٤). فلا يمكن للمرأة سوى منح أولادها حالة انعدام الجنسية. وقد كانَ هذا هو الحال بالنسبة إلى الأجيال الأربعة من النساء اللواتي سردن قصص حياتهنّ. ولطالما كان هذا هو الحال منذ زمن طويل، وقد امتدّ أيضًا إلى السياق الأوروبي. فيمكن، على سبيل المثال، للنساء في الدنمارك الحاصلات على الجنسية أن يمررن جنسيتهنّ إلى أطفالهنّ، لكنّ الأطفال المولودين في الدنمارك لنساء لاجئات وعديمات الجنسية لا يُمنحون تلقائيًا الجنسية الدنماركية. ينطبق ذلك على الأُطفال العديمي الجنسية، ما يجعلهم عديمي الجنسـية أيضًا بالـولادة، ما لـم يتقدّم آباؤهـم بطلب للحصـول على الجنسـية، الأمر الذي لا يمكـن القيام به إلا بعد الولادة، وهو غير مضمون. ⁰

وساهمت خصائص النزوح وانعدام الجنسية في سوريا في تغيير رواية سوريا كوطن آمن للفلسطينيين. خلال الأيام الأولى من الانتفاضة في سوريا، سرعان ما أصبحت حرّية تنقّل العائلات محدودة (٥)، وتحوّلت البلاد إلى «عالم من الحواجز» بين عشية وضعاها. وكانت تتعرّض النساء اللواتي يتنقّلن بمفردهي من دون آبائهن أو أزواجهي أو إخوانهن، للاحتجاز والمضايقة بسبب قانون الأسرة السوري

۳۹ وسام، أمل، تسجيل تاريخ شفهي، ۹ آذار/مارس ۲۰۱۸، كوبنهاغن.

٤٠ أنيــا كوبليتــز، «مــن ثورييــن إلى مســلمين: حدّيــة الصيرورة في صفــوف الأجيال الفلســطينية فــي الدنمــارك،» الصحيفة الدولية لدراســات الشــرق الأوســط، ٢٠١٦، المجلّــد ١ , ص. ٦٧-٨٦.

٤١ وليد في: ميتي هادي يورغنسن لوندسفريد، «العودة إلى عالم الحواجز: التاريخ الشفهي كأداة لمناهضة الاستعمار في دراسة اللاجئين الفلسطينيين من سوريا في لبنان»، صحيفة الشرق الأوسط لدراسات اللاجئين، المجلّد ١١٢), ص. ٧٣-٩٥.

الذي يجعل من غير القانوني للمرأة أن تتنقّل من دون ولي أمرها القانوني. \* تَصِف العديد من النساء كيف كان بإمكانهي التنقّل بمفردهن قبل الحرب، إلّا أنّه تمّ تطبيق هذا القانون فجأة بعد تصاعد العنف. علاوة على ذلك، مُنع الفلسطينيون من الحصول على خدمات الأونروا (٦)، وعند محاولتهم عبور الحدود إلى الأردن أو تركيا أو لبنان، تمّ تجريدهم تمامًا من حقوقهم (كمواطنين عديمي الجنسية وكلاجئين) بسبب «ثغرة الحماية» من جانب الأمم المتحدة (٧). ويعني ذلك أنّ اللاجئين الفلسطينيين العديمي الجنسية المقيمين في منطقة عمليات الأونروا كانوا غير مؤهلين للحصول على خدمات المفوضية العليا لشؤون اللاجئين، فيما تمّ تهميشهم أيضًا بموجب القوانين الوطنية. \* استُبعِدَ البعض بسبب وثائقهم الفلسطينية ولم يُسمح لهم بالفرار من منطقة الحرب. وتصف جميع النساء كيف وقعن ضحية التمييز عند الحدود والحواجز، بسبب نوعهنّ الاجتماعي وجنسيتهن وكونهنّ عديمات الجنسية. فقد تعرّضن للإهانات والتصنيف العرقي لأنّهنّ فلسطينيات، واعتبرن عاملات في مجال الجنس، وحُرمن في نهاية المطاف من الوصول، أو فُصلن عن أُسَرهنّ بالقوة. وبينما تمكّن بعضهنّ من عبور الحدود، أغيد البعض الآخر من حيث أتين. ووصفت النساء المعابر الحدودية السرية حيث تمّ تقسيمهن إلى مجموعات من الذكور والإناث، وحيث أُخذ أطفالهن الذكور الصغار أو أحفادهن منهنّ بالقوة. وغالبًا ما كان بإمكان مجموعة الإناث عبور الحدود، بينما تعذّر ذلك على مجموعة الذكور، ما أدّى إلى انفصال كان بإمكان مجموعة الإناث عبور الحدود، بينما تعذّر ذلك على مجموعة الذكور، ما أدّى إلى انفصال الأمهات والبنات والجدات عن أزواجهن وإخوانهنّ وأبنائهينّ وآبائهنّ وأصدقائهينّ الذكور.

ونتيجـةً للقيـود المفروضـة على حرّية التنقّـل والانفصـال الأُسَـري، عانت النسـاء اللواتي شـاركن في هذه الدراسـة، بغـض النظـر عن سـنّهنّ، مـن غياب حياة أسـرية غيـر منقطعـة (٨). ويعـود ذلك إلـى الانفصال القسـري الـذي تـمّ وصفه سـابقًا، كما وإلـى رفض البلـدان المضيفـة الأوروبية جمع شـمل الأسـر. وتكلّم جيـل النكبـة (الجيل الأول) بشـكل خاص عن هـذا الموضـوع. ففي العديد مـن الحالات، تُرك المسـنون في سـوريا، أو سـافروا بمفردهـم وفُصلـوا عـن بقية أسـرهم. ويعني ذلـك أنّ الجـدات من جيل النكبة يعشـن بمفردهـن في سـوريا أو أوروبـا، بينما اجتمعت بناتهـن وحفيداتهنّ في مكان جديد. وتعاني النسـاء بشـكل عـام مـن انقطاع شـديد في حياتهـن الأُسَـرية، إذ أصبحت عائلاتهنّ مشـتتة فـي جميع أنحـاء العالم. وعلى الرغـم مـن أنّ أفـراد الأسـرة الواحدة كانوا يعيشـون معًا بشـكل وثيق فـي سـوريا، إلا أنّهم تشـتتوا في نهاية المطـاف بين سـوريا وفلسـطين والدنمـارك وألمانيا والسـويد والنمسـا وكندا وأسـتراليا. وفقـد العديد من العائـلات أفـرادًا من الأسـرة. فقد توفي البعـض، ولا يزال البعض الآخـر مفقودًا. وفُصل البعـض عن عائلاتهم وهـم غيـر قادرين على التواصل مع أفراد أسـرتهم في بلدان أخرى أو السـفر لرؤيتهم، بسـبب حظر السـفر للجئيـن وطالبي اللجـوء ونقص المـوارد المالية.

وينتج عن هذه القيود انعدام حقوق الانتماء كمواطنين قانونين أو حتى احتسابهم في الإحصاءات الوطنية (٩). وتتكرّر في السياق الأوروبي القيود الهيكلية التي تواجهها المرأة في سوريا. ففي العديد من الإحصاءات الوطنية الأوروبية، ما من توثيقٍ كافٍ لأعداد السكّان العديمي الجنسية. ⁴ ولا يزال العدد الدقيق للفلسطينين القادمين من سوريا في أوروبا مجهولًا بسبب التحديات التي تنطوي عليها عملية

٤١ رانيا مكتبى، المرجع السالف الذكر، 2010.

٤٣ سوزان م. أكرم، المرجع السالف الذكر، 2011

<sup>23</sup> مجموعـة العمـل مـن أجـل فلسـطينيي سـوريا، «فلسـطينيو سـوريا والأبـواب المغلقة،» لنـدن، مجموعـة العمل من أجل فلسـطينيي سـوريا، ٢٠١٧،ص. ٤١، متوفّـر عبـر الرابـط التالـي: https://www.actionpal.org.uk/en/pdf/closeddoor2016.pdf [آخـر زيـارة للرابط فـي ٢٧ شـباط/فبراير ٢٠٢٠]؛ أنيـا كوبليتز، المرجع السـالف الذكـر، .2016

التوثيق. في السنوات القليلة الماضية، لم تبذل المؤسسات الرسمية الأوروبية والإدارات الإحصائية سوى جهـود ضئيلـة لتوفير قاعدة بيانات مدروسـة جيدًا. أعلى سبيل المثال، من المسـتحيل تحديد عدد النساء الفلسـطينيات القادمات من سوريا في الدنمارك أو ألمانيا. ووفقًا لمكتب الإحصاءات الدنماركي، وهو المكتب المركزي المعني بالإحصاءات الدنماركية بشأن الهجرة الوافدة، يُسجَّل الفلسـطينيون القادمون المكتب المركزي المعني بالإحصاءات الدنماركية بشأن الهجرة الوافدة، يُسجَّل الفلسـطينيون القادمون من سوريا باعتبارهم إما «عديمي الجنسية» أو «عديمي الجنسية من بلد ثالث» (خارج أوروبا)، مثل تركيا أو لبنان. ويعني ذلك أنّ مسارهم التاريخي بصفة «فلسـطينيين من سوريا» لا يزال غير مسمّى وغيـر مسجّل، ولا تظهـر الإحصائيات أنهـم قادمون من سوريا أو فلسـطين، بـل تصفهم بأنّهـم «عديمو الجنسـية.» أد بالتالي، يؤثّر ذلـك على النساء وأطفالهن، في حال قـررن أن يطالبن بمكان انتماء قانوني في مرحلـة لاحقة.

خُرمت النساء اللواتي شاركن في هذه الدراسة من حقّ المشاركة في الحياة السياسية (١٠) من خللل منعهن من التصويت. وتحدّث الجيل الأكبر عن منع أمّهاتهن وجدّاتهن أيضًا من التصويت في فلسطين خلال فترة الانتداب والاستيطان الصهيوني. وبشكل أساسي، ما من اعتبار يُعطى للأصوات السياسية لهؤلاء النساء والرجال والأطفال المقيمون في أوروبا، إذ إنّهم لا يزالون يعيشون في ظروف انعدام الجنسية فلا يستطيعون المشاركة في الحياة السياسية، سواء بصفتهم لاجئين أو طالبي لجوء في أوروبا. ولم يكن يحق لأي من النساء المشاركات في هذه الدراسة التصويت في أي من البلدان التي استقرّين فيها. وقد تكلّمن عن التأثير المؤلم لعدم المشاركة على حياتهنّ. وفسّرت شاهين قائلةً إنّ «عدم القدرة على المشاركة في الحياة السياسية في مجتمع أساهم فيه يوميًا بشكل كبير وفي بلد يعد فيه أولادي مواطنين على عكسي، هو أحد أعظم أشكال الظلم». 40

تجد النساء اللواتي ينتمين إلى الجيلين الأوّل والثاني (أي جيلي النكبة والثورة على التوالي) أنفسهنّ في حالة تأرجح دائمة وبطالة واستبعاد. وقد قضين معظم حياتهنّ في سوريا حيث تعرّضن من دون أي شكّ للتميين إلى حدّ ما على الأقل، بصفتهن نساء عديمات الجنسية. إلّا أنّهنّ كنّ يملكن في سوريا منزلًا وكنّ ينتمين إلى مجتمع يتشاركن وإيّاه اللغة وكنّ معتادات على الثقافة المحلية والأعراف الاجتماعية. تُشير النساء المقيمات في بلدان اغتراب أبعد من سوريا إلى أنّ كونهنّ دائمًا في حالة إقامة مؤقّتة يمنعهن من العيش معًا كعائلات ومجتمعات. وتنتشر في الأجيال الثلاثة الأكبر (أي جيلي النكبة والثورة والجيل الذي أوقد الانتفاضات) البطالة وتدنّي المستوى التعليمي وغياب الحقوق السياسية، سواء في فلسطين أو سوريا أو الأراضي الأوروبية. ويبدو أنّ البطالة (١٠) تؤثّر في الجيل الثاني من النساء أكثر من غيره، إذ خسرن وظائفهنّ الدائمة في سوريا، ما أفقدهنّ مكانتهنّ كمعيلات مشاركات للأسرة. بالتالي، غيره، إذ خسرن وظائفهنّ العمل، أو بتن يعملن كمتدربات من دون تقاضي أي أجر أو يقمن بأعمال لا تتطلّب الكثير من المهارات وتتضمّن تنظيف مخازن المتاجر الكبرى وتنظيمها. في أوروبا، كما في تتطلّب الكثير من المهارات وتتضمّن تنظيف مخازن المتاجر الكبرى وتنظيمها. في أوروبا، كما في

مجموعة العمل من أجل فلسطينيي سوريا، المرجع السالف الذكر،٢٠١٧ ،ص. ٤١.

<sup>53</sup> مراسلات عبر البريد الإلكتروني مع أ.د. براخت من «مكتب الإحصاءات الدنماركية'، ١٦ نيسان/أبريل ٢٠١٩، عندما شُـئِلَت براخت عن عدد الفلسطينيين القادمين من سوريا (رجالًا ونساءً وأطفالًا) الذين وصلوا إلى الدنمارك منذ العام ٢٠١١، وشُـئِلَت براخت عن الفلسطينيين في أجابت: (ترجمة من اللغة الدنماركية): «للأسف، لا يملك مكتب الإحصاءات الدنماركية أيّ معلومات عن الفلسطينيين في الدنمارك. فمعظم الفلسطينيين سيُسجَّلون في إحصاءاتنا السكّانية باعتبار أنَّ بلدهم الأصلي هو لبنان. لكن للأسف، لا يمكننا تحديد النسبة التي يشكّلها الفلسطينيون من الشعب اللبناني». أيضاً أنظر: أنيا كوبليتز، المرجع السالف الذكر، 2016

٤٧ مقابلة مع بثينة شاهين، ١٣ شباط/فبراير ٢٠١٨، كوبنهاغن.

سـوريا، ذكـرت النسـاء أنّهـنّ مُنعن مـن البقاء فـي مجـال عملهنّ لأنّهنّ فلسـطينيات ونسـاء. وقـد مُنعت جدّاتهـنّ مـن العمل كقابلات أو ممرضات في فلسـطين أثناء الاحتـلال البريطاني. أمّا اليـوم فممنوعٌ عليهنّ العمل فـي مجالاتهـنّ المتخصّصة باعتبارهـنّ لاجئات في الدنمـارك وألمانيا. 48

في المقابل، مُنح الجيل الأصغر من النساء، الذي استقرّ اليوم في أوروبا، إمكانية الحصول على التعليم الرسَّـمي واجتاز بنجـاح اختبارات اللغـة الوطنية وامتحانات المرحلـة الثانوية. وقد تعلَّمـت المقيمات منهنّ في الدنَّمـارك وألمانيـا لغـة البلد المضيـف واجتزن الـدورات التحضيريـة لدخـول الجامعة. بالتالـي، دخلن مرحكة جديدة من حياتهنّ، مفعمات بالأمل، فيما لا تـزال أمّهاتهنّ عاطلات عن العمل وغير قـادرات على تعلُّـم لغــة جديــدة وغارقــات فــي اكتئاب شــديد. تعيش جــدّات هؤلاء النســاء في بــلاد أخرى فــي حالة عزل عن مجتمعاتهينّ الجديدة بسببُ اللغة والاختلافات الثقافية والبطالة. وتعتبر البلدان المضيفةُ أنّ الجيل الأكبر من النساء القادمات من سوريا، اللواتي لم ينلن سوى القليل من التعليم أو لم يتعلَّمن أصلًا، ليـس قـادرًا على المسـاهمة فـي بيئتـه الجديدة، لذلـك يُترَكـون ليتدبّـروا أمرهم بأنفسـهم. وتفيد النسـاء اللواتي شاركن في هذه الدراسة أنّ الآباء في عائلاتهيّ كانوا يشاركون في إعالة الأسرة في سوريا، إلّا أنَّهــم يشــغلون حاليًـا مراكـز مختلفة. فقد مــرض الكثيــرون منهــم، ومنهم من أصبـح عاطلًا عــن العمل أو فقـ د القـ درة على الـ كلام نتيجــة اضطرابات نفســية ناجمة عـن الصدمــة، أو إصابات فـي الدمــاغ. وقد وقع بعضهم الآخر في قبضة النظام السورى أو تعرّضوا لمآس أخرى، ما أجبر زوجاتهم وأطفالهم الأكبر سـنًا علـي أن يتكفَّلُ وا وحدهـم بإعالة الأسـرة. ويتابع أفـراد الجَيـل الأصغر، الذيـن برعوا في لغـات ومهارات جديدة، دراستهم، فيما يعملون حتى ثلاثة وظائف جانبية لإعالة عائلاتهم، في الوقت الذي تشعر فيه والداتهم بالنبذ والعجز. وتحاول كثيرات منهنّ إيجاد عمل، لكنهنّ يشعرن بأنّ بلدهنّ المضيف قد خدعهـنّ، حيـث يتـمّ توظيفهنّ كغاسـلات أطبـاق وعاملات مسـتودع فـي متاجر كبـري وعامـلات تنظيف، وذلك تحت شعار «التمرّن على على اللغة» و«التدريب التي ستعزّز الاندماج.» وه

أخيرًا، وجدت النساء أنّه من الضروري التطرّق إلى تجاربهنّ مع التصنيف العرقي في المنفى (١٢). فعلى الرغم من أنّهن جميعًا يعبّرن عن امتنانهن للبلدان المضيفة والسكّان المحليين، إلّا أنّهنّ يذكرن عددًا من الحوادث التي اختبرن فيها العنصرية. ويعتبرن انعدام الجنسية وإنكار حقّ العودة إلى فلسطين بمثابة قوانين هيكلية عرقية تهدف إلى إبعادهنّ عن وطنهنّ الأم وتحرمهن حقوق المواطنة في البلدان المضيفة، فيما تفسح المجال أيضًا أمام المزيد من الإقصاء والتصوير النمطي. ويصفن على سبيل المثال كيف وقعن ضحية إساءات جسدية ولفظية بسبب حجابهنّ وكيف تعرّض الرجال في عائلاتهنّ للتوقيف ولم يول أيّ اهتمام لقصتهنّ. وأكّدت نساء الجيل الرابع أنّهن غالبًا ما يُعاملن باعتبارهنّ للتوقيف ولم يول أيّ اهتمام لقصتهنّ. وأكّدت نساء الجيل الرابع أنّهن هذه التجارب عن تلك التي «جاهنات» و»رجعيات» في أوروبا بسبب جنسيتهنّ أو لهجاتهنّ. وتختلف هذه التجارب عن تلك التي خاضتها هؤلاء النساء في سوريا، كما وعن الذكريات التي روتها لهنّ النساء الفلسطينيات من الجيل خاضتها الأول. فقد أشرن إلى أنّ الفلسطينين يُعتبرون «أذكياء» و«مثقفين» في سوريا. أمّا في أوروبا، فتنظر المجتمعات الأوروبية إليهم على أنّهم «بلطجيون» و«جاهلون» و«رجعيون» و«قدرون» و«خانعون» المجتمعات الأوروبية إليهم على أنّهم «بلطجيون» و«جاهلون» و«رجعيون» و«قدرون» و«خانعون»

٤٨ إليز ج. يونغ، المرجع السالف الذكر، 2012

٤٩ بثينة شاهين، «تضاربات الجنسية: سـوريون لاجئون يسـتجيبون لتضاربات الجنسـية في الدانمارك،» صحيفة دراسـات اللاجئين،62107،2020

٥٠ ليست كلّ النساء المُشاركات في هذه الدراسة محجّبات.

و«منعلـون». وكمـا قالـت إحدى المشـاركات: «في سـوريا، أنا فلسـطينية، وفـي الدنمارك، أنا سـورية». وتؤثـر تلـك التجـارب علـى حياتهـنّ وأفعالهنّ اليوميـة، مثل المشـي في الشـارع أو الجلوس فـي الصف أو ركـوب الحافلة.

إنّ هـذه القيـود تُرخي بظلالها على جميع النساء، بغـضّ النظر عن العمـر والوضع العائلـي ووضع الأمومة ومسـتوى التعليـم. إلّا أنّ الجميـع لا يعانـي مـن البطالـة، إذ تطـال البطالـة أمّهـات الجيل الثانـي أكثر من غيرهـنّ. وقـد حُرمـت جميع المشـاركات من حرّيـة التنقّل والحياة الأُسَرية غيـر المنقطعة والمشـاركة في الحيـاة السياسـية والحقـوق المدنية. واللافـت أنّهنّ يذكـرن تعرّضهنّ لما لا يقلّ عن إثني عشـر قيـدًا هيكليًا الحيـاة السياسـية والحقـوق المدنية في هـذا القسـم)، وأنّ أيًا من تلك القيـود لم يتمّ حلّه بعدما سـافرن إلـي «مكان آمـن» في بلدان أكثـر «ديمقراطية»، على غرار الدنمـارك وألمانيا، حيث يقمن منذ ٥ سـنوات. ويتغلغـل انعـدام الجنسـية فـي كلّ جزء من حياتهـنّ اليومية، سـواء في أوروبا أو في سـوريا.

### نساءً فلسطينيات من سوريا يتكلّمن عن الخسارة

نادرًا ما تُعرَف خصائص ما خسره كلّ شخص كان يعيش في سوريا. فقد خسرت المشاركات في هذه الدراسة بيوتهن وفقدن بعض الذكريات نتيجةً للصدمة التي تعرّضن لها. وفقدت إحداهن ابنًا، وأخرى خسرت أصدقاءها وكلّهن فقدن حرّية التنقل. وصفت إحدى الشابات كيف أنها لم تشعر قط بأنها لاجئة إلّا بعد وصولها إلى الدنمارك، قائلةً: «لم أكن أعرف معنى أن يكون المرء لاجئًا قبل ذلك، على الرغم من أنّني ولدت لاجئة عديمة الجنسية في سوريا». فقد خسرت هؤلاء النساء أكثر بكثير مما يمكن وصف، وما من أحد يعرف مدى هذه الخسائر إلّا من اختبرها.

قالت جميع المشاركات إنّهن فقدن الحقّ في التواصل مع عائلاتهنّ والعيش كعائلة ومجتمع واحد. وقد ردّدن بألم عبارة «راحت سوريا»، سواء كنّ يسترجعن ذكريات عن سوريا أو يستشرفن المستقبل، أي الوجهة المقبلة أو المكان الذي قد يتمّ ترحيلهنّ إليه. وفي الوقت عينه، كشفت المشاركات عن أنّ النزوح سمح لهن بإعادة تعريف أنفسهنّ وبخوض «تجارب محرّرة» أو العيش في «ظروف محسّنة «من خلال سُبُل التعليم والمهارات الجديدة التي اكتسبنها. وأصبحن يملكن شعورًا قويًا بالاستقلالية، إلّا أنّ هذه الحريات التي اكتشفنها حديثًا لا تحجب مشاعرهنّ تجاه سوريا. فتقدّر المشاركات التجارب الجديدة، لكنّهن يفتقدن أيضًا إلى العياة التي كنّ يعشنها في سوريا.

في أوروبا، يعيش الجيل الثاني من المشاركات حياةً منزلية بسبب البطالة وكونهنّ يعشن في عزلة أكبر. ويختلف التوازن بين العمل والحياة بشكل جذري عمّا كان عليه في السابق. يعود ذلك إلى محدودية الوصول إلى التعليم والمعوّقات اللغوية ومشاكل الصحة النفسية والجسدية وعوارض الاضطرابات النفسية الناجمة عن الصدمة والحزن على فقدان سوريا وموت أفراد الأسرة والأصدقاء والشعور بالضيق بعد أن اعتقلتهن سلطات مختلفة. ألّ المزيد من التفاؤل في انتظار الجيل الرابع من النساء اللواتي

01 ديدييـه فاسـن وريتشـارد ريكثمـان، إمبراطوريـة الصدمـة: تحقيـق فـي وضـع الضحيـة، نيو جيرسـي، منشــورات جامعة برنســتون، ٢٠٠٩ ؛فينــا داس، «مـا تشــهده العينــان: العنــف والمعرفـة المؤذيـة والذاتية» فـي: ممفلــى رامفيلي وارثــور كلينمان وبامــلا رينولــدس و فينــا داس(ناشــرون)، العنف والذاتيــة، بيركلي، منشــورات جامعــة كاليفورنيــا، ٢٠٠٠ ، ص. ٢١٥-٢٢٥؛ روزماري صايــغ، المرجع الســالف الذكــن. 2013

07 ماي أبيض،»سجنهنّ النظام، ونبذهـنّ المجتمع. تبعات اعتقال النساء السوريات،» موقع إلكتروني، حكايـة ما انحكت، ٢٠١٩، متوفّر عبـر الرابط التالـي: -https://syriauntold.com/2019/10/07/imprisoned-by-the-regime-and-ostracised-by

أتيحت لهن فرص أفضل للحصول على التعليم، فاستطعن بالتالي توسيع معارفهن ومهاراتهن اللغوية بوتيرة أسرع بكثير من أمهاتهن وجدّاتهن. فيبدو المستقبل واعدًا بالنسبة إلى الجيل الرابع، وذلك على مستوى التوظيف والعلاقات، سواء الرومانسية أو غيرها.

وكما سبقت الإشارة، عبّرت المشاركات كافّة عن حزن شديد إزاء «فقدان سوريا». وبهدف توثيق هذا الشعور بالخسارة، الذي اختبرته أجيال عدّة من النساء الفلسطينيات المولودات في سوريا، ينبغي على الباحثيـن فهم ما كانت تُملكه هؤلاء النسـاء في سـوريا. يقدّم القسـم الآتـي تيتا لوبيا من الجيـل الأوّل (أي النكبة) وأمل وسام من الجيل الثاني (أي الَّثورة). تيتا لوبياتً امرأة في الخَّامسة والستين من عمرها، كانت تعيش في مخيّم اليرموك بالقرب من دمشق، وقد انفصلت عن باقي أفراد أسرتها عند محاولتهم مغادرة سوريا معًا في العام ٢٠١٣. ولـدت تيتا لوبيا في سوريا بعـد فترة وجيـزة من وصـول والدتها إلى البـلاد. وكانـت الأخيـرة قد غـادرت حيفا إلى سـوريا خلال النكبـة في العـام ١٩٤٨ وكانت حاملًا آنـذاك. وفي العـام ٢٠١٣، فُصلـت تيتـا لوبيا عن أفـراد أسـرتها الآخرين - فيمـا كانوا يحاولـون الفرار من مخيـم اليرموك بالقـرب مـن «التضامـن» - من قبل جنود سـوريين كانـوا قد أقاموا حواجز عشـوائية في جميـع أنحاء البلاد. وتمكّنت بعدها من الوصول إلى الحدود اللبنانية السورية حيث سُمح لها بدخول الأراضي اللبنانية. أمّا بقية أفراد أسرتها فقد استبعدهم جهاز الأمن العام اللبناني عند معبر المصنع الحدودي. 54 ولم تستطع تيتا لوبيا شرح ما كانت تملكه في سوريا من دون إلقاء المزيد من الضوء على ما فقدته. فقد قالت إنّـه كان لها ابنـة وحفيـد في سـورياً وابنة أخرى فـي الدنمـارك، وابنان فـي ألمانيـا، وإنّ حفيدتهـا الوحيدة كانت تسافر إلى الدنمارك بمفردها. وعلقت تيتاً لوبيا في لبنان، حيث تُعذّرت عليها العودة إلى سوريا ولم تكن تملك ما يكفيها للسفر خارج لبنان. وعندما أنتهت صلاحية تأشيرتها السياحية إلى لبنان الصالحـة لمـدّة ٢٤ يومًا، أصبحت، كغالبية السـوريين والفلسـطينيين القادمين من سـوريا فـي لبنان، من دون وضع قانوني .55 التقيثُ بتيتا لوبيا مجددًا في العام ٢٠١٦ حين وصلَت أخيرًا إلى ألمانيًا بعد ثلاث سنوات من الانفصال عن بقية أفراد أسرتها.

«توفّي زوجي بالسرطان في سوريا في العام ٢٠١١، قبل اندلاع العرب. الله يرحمه. لم يعش ليرى الدمار والانفصال القسري الذي عانيناه. وأفكّر أحيانًا أنّ ذلك لمصلحته، إذ كان لينفطر قلبه. كنّا نعيش كلّنا بالقرب من بعضنا البعض في المبنى نفسه. كنّا نملك بيئًا. أمّا الآن فلديّ ابنة في سوريا وحفيدةٌ في الدنمارك وابنان في ألمانيا، ولن نجتمع أبدًا بعد الآن في المكان نفسه في عيد الفطر. نرى بعضنا فقط على الهاتف (عبر مكالمات الفيديو) عندما تتوفّر الكهرباء والإنترنت. وأعجز عن القراءة والكتابة، فلا يسعني التواصل معهم إلّا باستخدام الصور والرموز التعبيرية

society/?fbclid=IwARo3V5qI\_mEWQ4TpsTsiKWXOEsGiQTpfi3tsDRNH7hFaUMs4y9Sp\_AcN A]آخر زيارة للرابط في ۲۷ شــباط/ فبراير ۲۰۲۰]

<sup>06</sup> إنَّ دوريــات الحــدود اللبنانيــة أغلقــت الحدود رســميًا أمام الفلســطينيين القادمين من ســوريا في شــهر أيّار/مايو ٢٠١٤. وتُشــير تقاريــر منظّمتَــيُّ العفو الدوليــة وهيومن رايتس ووتــش منذ العــام ٢٠١٣ إلى حالات «اســتبعاد» الفلســطينيين القادمين مــن ســوريا هربًا من الحــرب. أنظر: ميتي هادي يورغنســن لوندســفريد، المرجع الســالف الذكــر،2017

### كالأزهار والقلوب والرسائل الصوتية».56

ومن ثمّ شرحت تيتا لوبيا أنّ فقدان بيتها في سوريا يؤثّر على جوانب حياتها كافّة اليوم. فمكان إقامتها الجديد ليس بيتًا ولا مكانًا آمنًا. وتقول: «أنام وآكل وأستحمّ هنا، لكنّه ليس بيتي». وقد كان أطفالها الراشدون جزءًا كبيرًا من بيتها، لكنّهم الآن مشتّتون في جميع أنحاء أوروبا وسوريا. وتابعت قائلةً إنّها التبرت غير مؤهّلة لتتابع دروس اللغة الألمانية لأنّ «سبّها المتقدّم» لا يسمح لها بالعمل، ما منعها اعتبرت غير مؤهّلة لتتابع دروس اللغة الألمانية لأنّ «سبّها المتقدّم» لا يسمح لها بالعمل، ما منعها في اليرموك مركز تجمّع لأسرتها الممتدّة كلّها. وكانت تيتا لوبيا منشغلة بالعمل المنزلي مثل الاهتمام في اليرموك مركز تجمّع لأسرتها الممتدّة كلّها. وكانت تيتا لوبيا منشغلة بالعمل المنزلي مثل الاهتمام بأحفادها وأطفال آخرين في الحارة. وساعدت أيضًا في تيسير أمور متجر ابنتها الذي يقع تحت شقّتها في المبنى المؤلّف من ثلاثة طوابق. وقالت: «اعتدت أن أؤدّي دور روضة الأطفال في اليرموك، فعرفني الجميع هناك. أمّا هنا، في ألمانيا، فلا يعرفني أحد في الحيّ». وقد اعتادت أيضًا أن تشعر بالراحة في سوريا لأنّ قبر زوجها الراحل قريب منها، في مقبرة مغيّم اليرموك. أما اليوم فلا يزال أطفالها على قيد الحياة، لكنّها فقدت زوجها وحفيدها، وقد دُفنا في سوريا. وترمز القبور إلى فقدان أحد الأقارب وجزء من الأسرة وتاريخ مشترك في آن معًا.

تبلغ أمل وسام ٤٠٠ عامًا، وتنتمي إلى الجيل الثاني من الفلسطينيات العديمات الجنسية. وغادرت أمل سوريا للمرة الأولى إلى الدنمارك في العام ٢٠١٢. كانَ أجدادُها قد غادروا مدينة يافا الساحلية في فلسطين إلى سوريا خلال النكبة في العام ١٩٤٨. وتذكّرت أمل بيتها في سوريا، وأرتني صورًا لمنزلها على هاتفها. فكانت قد استأجرت شقة تمّ تجديدها حديثًا، وفيها مطبخ تملؤه الزهور البلاستيكية والرخام، وشرفة يُزيّنها زهر الليمون الطبيعي. بالنسبة إلى أمل، تعادل خسارة سوريا خسارة بيت حقيقي. وفسّرت أمل أنّ الدنمارك بالفعل بيث آمنٌ، لكنّها ليست بيتًا حقيقيًا. وعبّرت أيضًا عن مدى افتقادها إلى أن يتعرّف عليها الجميع في الشارع وإلى معرفة كلّ زوايا الحي وجميع سكّانه فردًا فردًا. وقد فقدت أمل ابنها المراهق في فاجعة في أولى أيّام الانتفاضات السورية في العام ٢٠١١. وقد أثقل كاهلها الحزن على فقدان ابنها واضطرارها إلى مغادرة البلاد، تاركةً وراءها قبره في مخيّم اليرموك. تشكّل حياة أمل شهادة عن الكوارث التي لا تُعدّ ولا تحصى في روايات النكبة الطويلة. وفي ربيع العام تشكّل حياة أمل شهادة عن الكوارث التي لا تُعدّ ولا تحصى في روايات النكبة الطويلة. وفي ربيع العام الإسرائيلي - في مرتفعات الجولان، لإحياء ذكري يوم النكبة ويوم النكسة وما ويوم النكسة وما النكسة وما الأساسي - أي الجيش الإسرائيلي - في مرتفعات الجولان، لإحياء ذكري يوم النكبة ويوم النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما الكموراء الماسور وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما الكمور وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما الكمور وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما الكمور وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما النكسة وما

«دخلت غرفة ابني، بعد وقت قصير من مقتله على الحدود السورية-الفلسطينية، ووجدت عددًا من الدفاتر المليئة بالقصائد المكتوبة بخطّ اليد عن فلسطين، وكأنّها رسائل حب لصديقة سرية. توفّى ابنى في العام ٢٠١١، عن عمر يناهز السادسة عشرة، فيما كان يحتجّ من أجل حقّنا في

٥٦ تسجيل تاريخ شفهي، تيتا لوبيا، آذار/مارس ٢٠١٨.

٥٧ أمل وسام هو اسم مستعار اختارته المُشاركة لنفسها.

٥٨ يوم النكبة هو إحياةُ للذكرى السنوية العامة لتهجير الفلسطينيين.

٥٩ يوم النكسة هو إحياءٌ للذكري السنوية العامة لحرب ١٩٦٧ والاحتلال العسكري لفلسطين.

٦٠ نضال بيطاري، ، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٤؛ صلاح حسن، المرجع السالف الذكر، ٢٠١٢؛ مقابلة عبر سكايب مع ليلي الشامي، المرجع السالف الذكر، 2018

يُظهر الاقتباس أعلاه مدى تعقيد النزاعات الإقليمية والتشرُّد الطويل الأمد الذي يعاني منه الفلسطينيون. وعلى الرغم من الطرد القسري الذي تعرّض له أجداد أمل والـذي أجبرهـم على مغـادرة يافا فـي العام ١٩٤٨، إلَّا أنَّ ابنها قُتل على يـد قتَّاصيـن إسـرائيليين فـي سـوريا بعـد ٦٣ عامًا. وقُتـل ما بين اثني عشـر وثمانية عشر 63 شابًا فلسطينيًا من مخيّم اليرموك في اليوم نفسه. لم يعش ابن أمل ليرى الانتفاضات أو الحـرب أو انفصـال عائلتـه واضطرارهـا إلـي الفرار. ولم يتسـنَّ لـه التعرّف إلـي أخته الصغيـرة التي كانت تلعب على الأرض إلى جانبي فيما روت لي والدتها لي القصّة. تحوّلت جنازته، التي أقيمت في ٦ حزيران/ يونيـو ٢٠١١، إلـي أوّل احتجـاج كبير مناهض للنظام فـي مخيّم اليرمـوك أطلقه فلسـطينيو المخيّم. 64 فقد أثارَ النظام السوري سخط المجتمع الفلسطيني لاستخدامه المحتجّين الفلسطينيين ككبش فداء، ولسماحه للقنّاصيـن الإسـرائيليين بالدخـول إلـى الأراضـي السـورية وإطـلاق الذخيـرة الحيّة وقنابـل الغاز المسيل للدموع عليهم. وكانت النتيجة أن فقدت أمل منزلها وابنها. في طريقها إلى الدنمارك، عاشت أمـل لفتـرة مؤقَّتـة في لبنان مـن العام ٢٠١٢ حتّـي العام ٢٠١٤، في مخيّـم عين الحلوة بالقـرب من صيدا. أمًا زوجها فقد سافرَ على متن قارب إلى السودان، فانفصلت عنه وعن ابنتها الكبرى، إلى حين لقائهم مجـدَّا في العـام ٢٠١٤ في كوبنهاغـن. وكانت أمل حامـلًا عند وصولها إلـي لبنان، فأنجبـت ابنتها في عين الحلوة. وعلى الرغم من مأساة فقدان ابنها واضطرارها لمغادرة سوريا، تمكّنت من تأسيس حياة جديدة لأسرتها في الدنمارك. وتتابع أمل الآن دروسًا لتعلّم اللغة، وبات زوجها، الذي عاد ليعيش معها، يملك وظيفة ويستاعدها في الأعمال اليومية مثل الطهابي والتنظيف واصطحاب ابنتهما الصغري من الحضانة.

تكشف قصص أمل وسام وتيتا لوبيا مدى تعقيد تجارب الخسارة التي عاشتاها، على الرغم من أنهما تنتميان إلى أجيال مختلفة من النساء الفلسطينيات. فكلاهما ابنة وأمّ وجدّة، وكلاهما تعيشان الآن بعيدًا عن والدتيهما وأحفادهما، وكلاهما فقدتا أفرادًا من الأسرة يرقدون في مثواهم الأخير في سوريا. ومع ذلك، تتحدّث المرأتان عن سوريا بطرق مختلفة. فبالنسبة إلى تيتا لوبيا التي تنتمي إلى الجيل الأوّل، أي جيل النكبة، تُمثّل سوريا منزلًا مؤقّتًا ومكان لجوئها الأوّل كطفلة رضيعة. وتتذكّر فلسطين كموطن والدتها ومكان تربطها به علاقة خاصّة.

«العـودة إلـى فلسـطين حلم. فلسـطين هي وطنـي. هي المكان الـذي وُلِدَ فيــه كلُّ من أمّــي وأبي. كنــت لا أزال فــي رحــم أمي عندما غادرت فلسـطين، لكــنّ الآن بعــد أن دُفن والداي وزوجــي وحفيدي

.....

<sup>11</sup> داعش هو اختصارٌ باللغة العربية لـ الدولة الإسلامية في العراق والشام.

٦٢ تسجيل تاريخ شفهي رقم ٢ مع أمل وسام، آذار/مارس ٢٠١٨.

٦٣ تُشـير المصـادر إلى أرقـام متضاربة. فتقول أمل وسـام والصحف إنّ ١٨ شـخصًا قُتِلوا في ذاك اليوم، فيمـا يُفيد بيطاري أنَّ عددهــم كانَ يبلغ إثني عشــرًا. أنظـر: نضال بيطاري، ، المرجع السـالف الذكر، .2014

٦٤ المرجع نفسه.

# في سوريا، لا يمكنني أن أجد وطنًا إلّا حيث يكون مثواهم الأخير». 55

في الوقب الحاضر، يطغي فقدانها أحبائها على خسارة فلسطين، ويجعل ما فقدته في فلسطين وما فقدته في سوريا يندمجان نوعًا ما في رواية واحدة عن الوطن؛ وطن ليس فلسطين ولا سوريا. «قد يتمكَّـن أحفـادي مــن رؤيــة حيفا في يــوم من الأيّــام إذا تــمّ منحهم جــوازات ســفر أوروبية [إن شــاء الله]، لكنّنا لن نعود أبدًا إلى سوريا. فقدنا سوريا. وقد فقدنا فلسطين أيضًا بالنسبة إلىّ». 66

أمًا أمل وسام، التي تنتمي إلى الجيل الثاني من النساء الفلسطينيات (جيـل الثورة)، فتعتبر أنّ سـوريا وطنها الحقيقي، وأنّ الدنمارك «بيت آمن». وعندما تحدّثت عن فلسطين، تذكّرت روايات جدّها عن البلاد، وعن يافًا على وجه التحديد. يحمل الساحل في روايتها قيمةً رمزية، وهو عنصر ملموس للغاية يُظهر الاتّصال والانفصال المتزامنَيْن.

«لـو وُلِـدت في فلسـطين مثل والـديّ وأجـدادي، لعرفـت بحر يافـا. نُسـمّيها عروس السـاحل. منذ صغرى ووالـدى يتحدّث عن فلسـطين وكيف كان يلعـب على الشـاطئ... لأننا لم نكن قـد رأينا البحر قـطّ. أخبرنـي أنّـه كان يلعـب بمحـاذاة الشــاطئ، وفي البحــر أيضًا. عــرف أبي هــذا المــكان عن ظهر قلـ ب. [...] كَبرت ولم أعرف فلسـطين قطّ، لكنّـي أخبرت أولادي عن يافا، كما أُخبرنـي عنها والدي. [...] في سوريا، وجدنا مكانًا ندعوه وطنًا، فبنينا فيه حياةً لأنفسنا. ولا أزال أحلم بالعودة إلى فلسطين، لكنُّ ي لا أعتقه أنّني سأعود يومًا أو أنّه سيكون لي الحقّ في العودة أصلًا.» 67

نُلاحِـظ اختلافًا واضحًا في ما يتعلّـق برواية العودة إلى فلسـطين بين جيل النسـاء المولـودات بين العامين ١٩٨٥ و١٩٩٥ (الصيدلانية) وجيل النساء المولودات بين العامين ١٩٩٥ و٢٠٠٠ (جسكالا الحمصية). فبالنسبة إلى النساء اللواتي ينتمين إلى الجيـل الثالث كالصيدلانية، يهيمن الغضـب والإحباط على الثورات الفاشـلة والحـرب المسـتمرّة. أمّـا نسـاء الجيـل الرابع، مثـل جسـكالا الحمصية، فيبـدو أنّهـن يتطلّعن إلى مستقبل أكثر إشراقًا، ويعتقدن أنّهن قد يتمكّن من العودة إلى فلسطين يومًا ما من خلال المطالبة المستمرَّة بحـقٌ العـودة والمواطنة والمشاركة السياسية والتعليم والحصـول على جوازات سـفر أوروبية. «أوروبا هي الباب المؤدّي إلى فلسطين. فعلى الرغم من أنّ الطريق من دمشق إلى فلسطين تستغرق أقل من ساعة في السيّارة، إلّا أنّ طريق فلسطين اليوم تمرّ عبر أوروبا». 6 وكما سيتّضح في القسم التالي، تبيّن الاختلافات في كلّ جيل كيف تحدّد الأحداث الماضية، ومكان الإقامة الحالي، نظرة هؤلاء

# الأمل واليأس: أوجه الاختلاف والتقارب بين الجيلَيْن الأصغر سنًّا

يستعرض هذا القسم قصّة امرأتين تنتميان إلى الجيلين الفلسطينيين الأصغر سنًا، وكلتاهما عزباوان ومن دون أولاد وقد نشأتا في أجزاء مختلفة من سوريا. وُلدت الأولى في عام ١٩٨٦ ودرست الصيدلة في سوريا، وهي تنتمي إلى الجيل الثالث من الفلسطينيين الذي أسمته «الجيل الذي أشعل فتيل

- تسجيل تاريخ شفهي مع تيتا لوبيا، آذار/مارس ٢٠١٨.
- تسجيل تاريخ شفهي مع تيتا لوبيا، آذار/مارس ٢٠١٨.
- تسجيل تاريخ شفهي مع تيتا لوبيا، شباط/فبراير ٢٠١٨. 77
- تسجيل تاريخ شفهي رقم ٢ جسكالا الحمصية، آب/أغسطس ٢٠١٩. ٦٨

الانتفاضات وخسر سوريا». تتطابق هذه التسمية مع الإسم الذي أطلقه المشارك العام هادي إبراهيم من «بوّابة اللاجئين الفلسطينيين.» ووتنتمي الامرأة الثانية، جسكالا الحمصية، إلى جيل الفلسطينيين الرابع والأصغر سنًا الذي وصفته «بجيل الكفاح والعودة... إلى فلسطين». تُعتبَر أوجه الاختلاف والتقارب بين هاتين الامرأتيُن، اللتين تنتميان إلى هذين الجيليُن، ملفتةً، إذ شهدت حياتهما تطوّرات جذرية على الصعيد الشخصي منذ عام ٢٠١١، وإنْ حصلَ ذلك باتّجاهاتٍ مختلفة: فقد خاضت الأولى غمار الحراك السياسي وانكبّت الثانية على الدراسة في المنفى. وساهمَ المحيط الذي تعيشان فيه وتدمير مجتمعهما السابق في تشكيل حياتهما.

تختلف قصّة الصيدلانية "، وهي المشاركة الوحيدة في هذه الدراسة التي ما زالت في سوريا، اختلافًا كبيرًا عن قصص النساء الشلاث الأخريات. فثمّة فرق بين البقاء في منطقة العرب من جهة، وبين تجارب الهروب وإعادة التوطين والاندماج في مجتمع جديد بمنأى عن العرب من جهة أخرى. في المراجع والأدبيات، قلّة هم الخبراء الذين تواصلوا مع نساء بقين في سوريا نظرًا لانعدام القدرة على السفر إلى سوريا وخطر الروادع. تتشابه روايات الكاتبة سمر يزبك وأعمالها المقتبسة من الواقع مع قصص النساء في سوريا. " فبعض قصص يزبك مماثلة لقصّة الصيدلانية. تسمّي هذه الأخيرة سوريا «بلد العرب». وقد حتّها حراكها على البقاء في سوريا حتّى عندما كانت الحدود لا تزال مفتوحة. وفي حين أملت بالمغادرة، ولا أنَّ هذا الخيار لم يعد واردًا نظرًا لانخراطها الناشط في العراك السياسي، بحسب قولها. شعرت بحكم مهنتها في المجال الطبّي أنَّ لديها دورًا جوهريًا لتلعبه في مجتمعها. تعاني البلاد من نقص هائل في الأدوية لع الجرا والمشاكل الصحّية الأخرى، وأسست الصيدلانية على مدى سنوات شبكة من الصيادلة تترأشها نساء لتأمين الوصول إلى الأدوية لكبار السنّ والأطفال العديثي الولادة والنساء العوامل والأمّهات والأشخاص المعوّقين.

تعوّلت الصيدلانية في غضون ثماني سنوات من خرّيجة جامعية متديّنة على وشك الزواج إلى ناشطة نسوية ثائرة. وأشارَت إلى أنَّ النساء حاضرات بدرجة كبيرة في الميدان في سوريا، ويتصدّيْنَ لقوّات النظام وتنظيم داعش وغيرهم من المتمرّدين الإسلاميين والثوّار الذكور الذين لا يرغبون في تمكين نظيراتهن في المجتمع الأبوي، ولا تفقد الأمل بسقوط النظام إذ تعتبر أنّ المستقبل يتمثّل «بسوريا للسوريين الأحرار كافّة». تمّ إجلاؤها إلى مواقع مختلفة أكثر من عشر مرّات خلال السنوات الخمس الماضية، وأطلقت على جيلها تسمية «الجيل الذي أشعل فتيل الانتفاضات وخسر سوريا»، واصفةً الهياكل الاجتماعية ودورها في إفشال الانتفاضات الشعبية. فهي ترى كيف أنَّ العالم والنظام يقمعان صوت النساء في سوريا، وتعتبر أنّ هويتها الفلسطينية في سوريا التي تمزّقها الحرب تمثّل مشكلة كبرى وإنّما تقلّ أهميةً عن صراعاتها اليومية مع النظام السوري، مُشدِّدةً على التضامن بين مختلف

<sup>79</sup> مقابلـة مع هـادي إبراهيـم، نيسـان/أبريل ٢٠١٨؛ تجمـع اللاجئيـن الفلسـطينيين، موقـع إلكترونـي، تجمـع اللاجئيـن الفلسـطينيين، متوفّر عبـر الرابـط التالـي: /http://palref.com[آخـر زيـارة للرابـط فـي ٢٧ شـباط/فبراير ٢٠٢٠].

٧٠ الصيدالنية هو الإسم المستعار الذي اختارته المُشارِكة بنفسها. للاطلاع على المزيد حول التحدّيات المرتبطة بإغفال الهوية والتمثيل في المجتمعات المحلّية الصغيرة، يُرجى مراجعة: موسى ذيبة، «تحدّيات عدم الكشف عن الهوية والتمثيل في البحث النوعي التعليمي في مجتمع محلّي صغير: استعراض لرحلة البحث التي قمت بها،» مقارنة: صحيفة التعليم المقارن والدولي، المجلّد ٤٩٥٤), ص. ٤٩٥-٤٠٥.

منظّمة النساء الآن من أجل التنمية، موقع إلكتروني، منظّمة النساء الآن من أجل التنمية، متوفّر عبر الرابط التالي:
 آخر زيارة للرابط في ٢٧ شباط/فبراير ٢٠٢٠)؛ سمر يزبك، المشاة، بيروت، دار الآداب، ٢٠١٧؛ سمر يزبك، تسبع عشرة امرأة سوريات يروين، ميلانو، منشورات المتوسط، ميلانو، ٢٠١٨.

المجموعات الإثنية والدينية في سوريا، إذ يجمعها هدفٌ مشترك: التحرّر من الظلم. لقد رأت بأمّ العين الفلسطينيين يتعرّضون للطرد بعد الوقوف في الصفّ لساعات، بانتظار استلام المساعدات (كرتونة افلسطينيين يتعرّضون للطرد بعد الوقوف في الصقّدة لإغاثة وتشغيل اللاجئين الفلسطينيين في الشرق الأدنى (الأنروا)، أو يُحرَمون من الرعاية الصحية بعد طول انتظار. وشاهدت الفلسطينيين في سوريا يعيشون تحت العصار ويُعامَلون معاملة الفارّين من وجه العدالة. أعربت الصيدلانية عن قلقها إزاء عدم حصول الأطفال الفلسطينيين على التعليم والرعاية الصحية الملائمة وعن خوفها من عدم تمكّن الجيل القادم من التصدّي للقوات القمعية بسبب الافتقار إلى التعليم والفقر. لا تستطيع الصيدلانية الوصول إلى منزلها أو رؤية إخوتها ووالديها بسبب الحواجز العسكرية المحيطة بالمنطقة والحاجة إلى تصاريح من النظام. وهي تتجنّب الحواجز خوفًا من الاضطهاد. وأضافت مُفسِّرةً أنَّ «سوريا التي كُتَا تعرفها [كمجتمع فلسطيني] قد زالت عن الوجود». وعليه، تبرز حاجة مُلِحَة إلى إعادة بناء المجتمع نعرفها [كمجتمع فلسطيني في سوريا كي تزدهر المجتمعات السورية والفلسطينية من جديد.

أمّا جسكالا الحمصية <sup>1</sup> التي تنتمي إلى الجيل الرابع من النساء الفلسطينيات فتعيش بالقرب من كوبنهاغن. عندما التقينا للمرة الأولى في عام ٢٠١٨، كانت تبلغ من العمر ٢٢ عامًا وكانت قد أنهت لتوها الفصل الدراسي الأول في جامعة كوبنهاغن. وصلت مع والدها إلى كوبنهاغن في عام ٢٠١٤ لتوها وتتحدّر عائلتها من قرية الجش في شمال فلسطين. احتُلّت القرية في ٢٦ تشرين الأوّل/أكتوبر ١٩٤٨ وما زالت ترزح تحت وطأة الاحتالال الإسرائيلي منذ ذلك الحين. هرب جدّا جسكالا إلى لبنان وسافرا إلى سوريا، بالقطار واستقرا في مخيّم العائدين في مدينة حمص السورية. أو وقبل هروبها من سوريا، شاهدَت الحصار والقصف والدمار الشامل وقالت إن جيلًا بأكمله من الشباب قد قُتل أو غادر مخيم العائدين. وتعتقد جسكالا أنّه من الضروري جدًا التمسك بسوريا كما تتذكرها – أي سوريا التي تريد أن يعرفها أطفالها المستقبليون:

«عندمـا يتعـرَف أطفالـي على سـوريا، لا أريد أن تنهـال عليهم قصـص الحرب من كلّ حـدبٍ وصوب. [...] أريـد أن أتشـارك معهـم الذكريات الجميلة التي أملكهـا عن هذا المكان؛ أي الطريقة التي عشـنا فيهـا معًا وكيـف كانت حياتنا في سـوريا. [...] أريد أن أخبرهم عن المدارس والنظام المدرسـي هناك لأنـه يختلـف كثيرًا عمّا هـو عليه هنـا. [...] كنت أشـعر بالحرّية بخاصَـة بصفتي فتاة محجّبـة [...] إذ التحقـث بمدرسـة للبنات في سـوريا حيث كان عدد كبير مـن الطالبات يرتدينَ الحجـاب. [...] نُظّمت في مدرسـتي القديمة مهرجانـات متعـدة تتعلق بالتـراث الفلسـطيني وزمان فلسـطين والرقصات الفلسـطينية مثـل الدبكـة. بالفعـل، كان ذلك جميلًا جـدًا. [...] أخذنـا صفوفًا تتمحور حـول مواضيع متعـدة تتعلـق بفلسـطين؛ فكنا نصنع الفسـاتين ونتعلّـم التطريز أو نـدرس التاريخ الفلسـطيني... فضـلًا عـن أمور أخرى من هـذا القبيل. ولكـنْ، كلّ هذا قـد زال الآن [تنهيدة متحسّـرة].» \*7

٧٤ تسجيل تاريخ شفهي رقم ١ جسكالا الحمصية، ١٦ شباط/فبراير ٢٠١٨، كوبنهاغن.

تتحدّث جسكالا في الاقتباس أعلاه عن حمص، المدينة التي تمثّل مسقط رأسها في سوريا، وكيف منحتها طريقة للتذكّر ورفيقاتها في المدرسة فلسطين وتتعرّف عليها. ويُظهِر الاقتباس أيضًا كيف تربط جسكالا هذه الذكريات بعياتها الجديدة في الدنمارك، وكم تغتلف العياة هناك. ويتبيّن بوضوح في الوقت عينه أنّها لا ترغب في أن يتعرّف الجيل التالي على تجاربها وذكرياتها في زمن الحرب. واجهت جسكالا صعوبة في التحدّث عن الحرب في سوريا، وغالبًا ما تجنّبت الموضوع تمامًا، على غرار أمل وسام وتيتا لوبيا. ولكنْ، عند التحدّث عن ذكريات طفولتها، أوضحت أنّها زارت جزءًا من العياة التي خلّفتها وراءها. شتّان ما بين معرفة أنّ الحرب والنزاعات المسلّحة قائمة وقد تشكّل جزءًا من العياة، وعيش تجربة الحرب لا سيّما على الصعيد الحسّي، أي روائحها وأصواتها ومشاهدها. وكما تُحسِن جسكالا القول: «لا يسعُني قطّ أن أنسى [الحرب]، وفي الوقت عينه لا أريد أن أتذكّرها. لذا، من الجميل أن نتذكّر المخيّم الذي عشنا فيه والمدرسة التي التحقتُ بها في أيّام الطفولة – وأساتذتي في ذلك الوقت؛ أتساءل أين أصبحوا الآن. لم يطرح عليّ أحد هذه الأسئلة من قبل .» تتردّد أصداء الخسارة التي تصفها جسكالا العلمي وتطوّعها كالختصاصية طبية في منظّمة غير حكومية قد يساعدانها على السفر إلى فلسطين. عبر الأجيال الأربعة، لكنَّ قصّة جسكالا تحمل في طيّاتها الأمل، إذ تعتقد هذه الأخيرة أنّ مستواها العلمي وتطوّعها كاختصاصية طبية في منظّمة غير حكومية قد يساعدانها على السفر إلى فلسطين.

«كنتُ فتاةً صغيرة عندما غادرتُ سـوريا. والآن، أصبحتُ امرأة راشـدة وعليّ أن أعيـل والديْ وإخوتي. العلـم هـو سـلاحي الوحيـد فـي وجـه الظلـم كفلسـطينية عديمـة الجنسـية. [...] أذكُر مـا قاله لي «جـدّو» (أي «جـدّي» باللغـة العاميـة) فـي إحـدى المـرّات في سـوريا: «ليكـن العلم سـلاحك وبه تقاوميـن الظلـم». [...] لـذا، عندمـا كنا صغـارًا، ظننا أننـا يمكننا المسـاهمة في نمو فلسـطين عن طريـق العلم.» <sup>76</sup>

تختلف وجهة نظر الشابتين في هذا القسم حول المستقبل. في حين ترى جسكالا الأمل في العلم ولا ترغب في أن تنشط سياسيًا، تشعر الصيدلانية بالقلق حيال عدم تمكّن الجيل القادم من الحصول على التعليم وتتخوّف من انعكاس ذلك على الفلسطينيين في سوريا. بنظرها، يشكّل الحراك السياسي الطريقة الوحيدة لتحرير سوريا والعودة في نهاية المطاف إلى فلسطين. وعلى الرغم من التمييز الذي يتعرّض له الفلسطينيون في سوريا، تعتبر المُشارِكات أنَّ خسارة سوريا لها وقع الكارثة وتترافق مع عواقب معنوية وعملية على الفلسطينيين، كما تُثبت هذه الدراسة.

#### الخلاصة

ترتكز هذه الدراسة على تاريخ النساء الشفهي لتستعرض لمحات عن قصص متوارثة عبر الأجيال لنساء فلسطينيات وُلِدْنَ في سوريا. اشتركت في هذه الدراسة نساءٌ من أربع مناطق وأربعة أجيال مختلفة، لذا يتضح أنّ «فلسطينيات سوريا» كافة لا يندرجن ضمن فئة واحدة. تتحدّث النساء عن حياة الناس في مجتمعاتهنّ وعن عائلاتهن وأولادهنّ وآبائهنّ وأزواجهن والنساء الأخريات وعن كفاحهنّ ومساعيهنّ. وأظهرت هذه الدراسة محدودية الأدبيات التي تتطرّق إلى التجارب الاجتماعية-التاريخية للفلسطينيات المقيمات في سوريا منذ عام ١٩٤٨، ولا بدّ من تسليط الضوء على هذه القصص من أجل فهم نُظُم الظلم العالمية بشكل أفضل والحثّ على التغيير. وتفيد الدراسة أيضًا بأنّ الأطر الهيكلية التمييزية

القائمة منذ ١٣٨ عامًا ما زالت تؤثّر في فلسطينيّي سوريا اليوم أينما أقاموا، سواء في سوريا أو أوروبا أو في أو في أو في أو مكانٍ آخر. فوضع اللاجئة العديمة الجنسية والمرأة يؤدّي إلى استمرار الهياكل القمعية على مدى أكثر من أربعة أجيال. وحدّدت النساء المُشارِكات في الدراسة إثني عشر قيدًا في هذا الإطار. وساهمت المشاركات في مشروع التاريخ الشفهي في سدّ بعض الثغرات المعرفية إذ صحّدن التحريف وروين عددًا من تجاربهنّ. وتؤكّد قصصهنّ بالإجمال على قوّتهن وحضورهنّ الناشط في هذا العالم، خلافًا لما يُعتبر غالبًا كماضٍ غابر.

تُظهِر نتائج البحث أن تجارب الخسارة تطال الأجيال كافة. تتنوّع تجارب الحاضر التي تعيشها الأجيال الأربعة، بما في ذلك مجالات الفرص الجديدة التي تتوفّر للنساء وتعدد أنواع الخسارة وتراكيبها، من مثال خسارة الهوية وأفراد العائلة والعمل وحرّية التنقل وسوريا كوطن آمن. تكشف خسارة سوريا النقاب عن الطابع المؤقت المطوّل لانعدام جنسية المشاركات، وتُذكِّر أيضًا الأجيال الشابة بالفرق بين ما تعرّضوا له اليوم وما تعرّض له أجدادهم في الماضي، في عام ١٩٤٨ وما أعقبه مباشرةً. برأيي، لا يمكننا أن نبدأ بمعرفة المزيد عن الماضي إلّا من خلال الإصغاء إلى تجارب هذه المجموعات من النساء. عندما يأخذ الباحثون على عاتقهم الإصغاء والمعرفة، يدركون محنة الفلسطينيات العديمات الجنسية في سوريا يأخذ الباحثون في الداخل السوري أو رحلن إلى أوروبا. وكما كتبت المؤرّخة الشفهية وعالمة الأنثروبولوجيا روزماري صايغ: «علينا أن نحدّد سياق روايات هذه النساء الفلسطينيات ومكاننا كمستمعين في ساحة المعركة هذه: أولًا لمواجهة إسكات التاريخ الفلسطيني وثانيًا لمواجهة الهيكليات الاستعمارية للمرأة العربية/المسلمة التي تشكّل جزءًا من مشروع أكبر للسيطرة والإقصاء، وثالثًا لمواجهة البنية والمواقف الاجتماعية التي تحدّ من قدرتهي على التعبير والتصرّف.» "

تُضطرّ النساء في هذا المشروع إلى الانتقال بين الشرق والغرب، وأوروبا وغرب آسيا، وبين اللغات الأوروبية والعربية. وإنَّ الجهود الاجتماعية -القومية والاستعمارية الاستيطانية والاستبدادية تحرمهنّ من حقّ العودة إلى وطنهنّ في حين تعظر عليهنّ أيضًا الانتماء الكامل إلى مجتمعاتهنّ المُضيفة الجديدة. بالتالي، تكتسب تجارب وقصص الفلسطينيات المولودات في سوريا طابعًا محليًا وعالميًا في آن. وتؤكّد النساء أنّه بالرغم من التمييز الذي يتعرّضن له في سوريا، يجب اعتبار البلد كوطن حقيقي وجيّد ايضًا، وليس مجرّد مكان آمن مؤقّت يعشن فيه. فلا يجوز التقليل من أهمية ما فُقِد ليقتصر على خطاب «الخير مقابل الشرّ». لقد خسرت النساء اللواتي شاركن في هذه الدراسة منازلهنّ السابقة وقبور أحبائهنّ وحياتهن ومجتمعاتهن وسنواتهن التأسيسية. وتتمثّل المهمّة الرئيسية المرتقبة في تجنّب تشويه سمعة هذه المجتمعات، ولفت الانتباه إلى ما تتعرّض له هؤلاء النساء من أنواع جديدة وشديدة من الظلم في أوروبا، مثل كراهية الإسلام وكراهية الأجانب على سبيل المثال. إنَّ التاريخ طلّ الحرب العالية وأنظمة اللجوء واللاجئين. ولا بدَّ أن نُلقي الضوء على تمسّك هؤلاء النساء بحقّ ظلّ العودة إلى فلسطين رغم الخسائر التي وقعْنَ فيها، من دون أن نُغفِل حقّ الانتماء الكامل إلى بلدهنّ المُضيف. فمن أجل التوصّل إلى تغييرٍ اجتماعي حقيقي، علينا الإصغاء إلى هذه الروايات باعتبارها مطالب سياسية معقولة ومُحِقَّة.

.....

#### شكر وتقدير

أودّ أن أعـرب عـن امتناني للمشـاركات كافة وأُسَـرهنّ. كما أودّ أن أشـكر زميلاتي في حلقـة النقاش «لبنان وسـوريا وفلسـطين: التاريخ الاسـتعماري بيـن الوجود الدائـم والحاضـر» في جامعـة فيينـا، ٢٠ أيّار/مايو ٢٠١٩: د. هيليـن قـازان ود. أدريانـا قبيعـة ونـورا صـلاح الدين وكلوديـا روتنشـلاغر. وجديرٌ بالذكـر أنَّ بحث الدكتـوراه مُمـوَّل من جامعة ليســتر.

### قائمة المراجع

نهلة عبدو، المرأة في إسرائيل، العرق والنوع الاجتماعي والمواطنة، لندن، دار زيد للنشر، ٢٠١١.

نهلة عبدو ونور مصالحة، تاريخ شفهي للنكبة الفلسطينية، لندن ،دار زيد للنشر، ٢٠١٨.

لين أبرامز، نظرية التاريخ الشفهي، نيويورك، راوتلدج، ٢٠١٠.

نور أبو عبّـاس ونوف ناصـر الدين،»(إعـادة) مركزة فلسـطين فـي النظريــة النسـوية المناهضة للاسـتعمار،» كحـل: صحيفة لأبحاث الجسـد والنـوع الاجتماعــي، المجلّـد ١٥(١)، ص. ٦- ١٠.

ماي أبيض،»سجنهنّ النظام، ونبذهنّ المجتمع. تبعات اعتقال النساء السوريات،» موقع إلكتروني، حكاية ما انحكت، https://syriauntold.com/2019/10/07/imprisoned-by-the-regime-and-ostracised-by-society/?fb-: متوفّر عبر الرابط التالي: -7٠١ه [2013] [10/2] النساء التالي: -10/2] [10/2] النساء أن المرابط في ۲۷ شباط/فبراير -7۰۲] [2013] [2013] النساء في ۲۷ شباط/فبراير -7۰۲]

مجموعة العمل من أجل فلسطينيي سوريا، «فلسطينيو سوريا والأبواب المغلقة،» لندن، مجموعة العمل من أجل فلسطينيي سوريا، المجاوزيان [آخر زيارة]https://www.actionpal.org.uk/en/pdf/closeddoor2016.pdf [آخر زيارة للرابط في ۲۷ شباط/فبراير ۲۰۲۰]

مجموعة العمل من أجل فلسطينيي سـوريا، «القصف يسـتهدف مخيّم العائدين في حمص وخان الشـيح في ضاحية دمشـق والاشــتباكات مســتمرّة فــي اليرمــوك،» لنــدن، مجموعة العمــل من أجــل فلســطينيي ســوريا، ٨ حزيران/يونيــو ٢٠١٥، متوفّر عبر الرابـط التالــي: http://actionpal.co.uk/en/reports/daily/08-6-2015.pdf [آخر زيارة للرابط في ٢٧ شــباط/فبراير ٢٠٢٠]

ناديـة العلـي، العلمانيـة والنـوع الاجتماعـي والدولة في الشـرق الأوسـط: الحركـة النسـائية المصريـة، كامبريدج، منشــورات جامعة كامبريــدج، ٢٠٠٠.

سـوزان م. أكـرم، «أفـكار خاطئـة ووقائع صحيحة عن مشـكلة اللاجئيـن الفلسـطينيين: إعادة تأطيـر حقّ العودة» فـي: مايكل لينـك ومايـكل دمبر وسوسـن أكرم واين سـكوبية (ناشـرون)، القانـون الدولي والنـزاع الإسرائيلي-الفلسـطيني. مقاربـة قائمة على الحقوق للسـلام في الشـرق الأوسـط، نيويورك، راوتلـدج، ٢٠١١، ص. ١٩٨٣-١٩٨.

أناهيد الحردان، «ذكريات الكارثة: تاريخ شريد وأحفاد النكبة،» أطروحة دكتوراه، دبلن، جامعة دبلن، ٢٠١١.

أناهيــد الحــردان، «مناهضــة اســتعمار الأبحـاث المتعلّقــة بالفلســطينيين: نحــو نظريات معــارف وممارســات بحثيــة ناقدة،» صحيفــة تحقيــق نوعــى، ١٠٤٣المجلّــد ١٠٤٠)، ص. ٦١-١١٧.

أناهيد الحردان، الفلسطينيون في سوريا: ذكريات النكبة لمجتمعاتٍ مشرذمة، كولومبيا، منشورات جامعة كولومبيا، ٢٠١٦.

نـورا الخليلــي، «بيــن الصمــود والخضوع: الممارســات الشــعبية الفلســطينية المتعلّقة بالأرض فــي مناطق القــدس الطرفية،» أطروحــة دكتــوراه، لوند، منشــورات جامعة لونــد،٢٠١٧، ص.١-٨٨٠.

حمـد سـعيد الموعـد، اللاجئون الفلسـطينيون فـي سـوريا: ماضيهم وحاضرهـم ومسـتقبلهم، اتـاوا ، انترناشـونال ديفلبمنت رسيرش سـنتر، ١٩٩٩. ســوزان هـ أرميتــاج، «مراحــل تاريـخ النســاء الشــفهي،» فــي: دونالد ا. ريتشــي (ناشــر)، دليل أوكســفورد للتاريخ الشــفهي، ٢٠١٢ ، ص. ١٦٩-١٨٥؛

نضال بيطاري،»مخيّـم اللاجئين فـي اليرموك والانتفاضة السـورية،» صحيفة الدراسـات الفلسـطينية، ٢٠١٤ ، المجلّد ١٤(١)، ص. ٢١-٨٨.

لوري براند، «الفلسطينيون في سوريا: سياسات الإدماج،»صحيفة الشرق الأوسط، ١٩٨٨، المجلَّد ٤٢١)، ص. ٦٢١-٦٣٧.

جوزيف ضاهر، «فلسطين: «لا تحرير من دون حرّية المرأة،» موقع إلكتروني، تحالف الاشـــراكيين في الشــرق الأوســط وشــمال https://www.allianceofmesocialists.org/palestine-no-liber: أفريقيــا، ١٤ أكتوبـر/ تشــرين الاول ٢٠٠٠، متوفّر عبــر الرابـط التالــي:-ation-without-fre women/?fbclid=IwAR1DCbWY6QghpkQRlDJ83RpUaZqY6KRDroIQjFIJBfBRiQ\_eeoDMeNnSMTo [آخــر زيارة للرابط في ٢٧ شــباط/فبراير ٢٠٠٠].

جنيــل ل. دانــس، مــاري هرمــز وغوتيريس روشــيل، «أقــرب إلى الجــاز مــن الموســيقى الكلاســيكية: التفاعــلات المتبادلة بين الباحثيــن والمســتجيبين،» صحيفة هارفــرد التعليميــة، المجلّـد ٨(٣)، ص. ٣٢٧-٣٥٢.

فينــا داس، «مــا تشــهده العينــان: العنف والمعرفــة المؤذيــة والذاتية» في: ممفلــى رامفيلي وارثــور كلينمان وبامــلا رينولدس و فينــا داس(ناشــرون)، العنــف والذاتية، بيركلي، منشــورات جامعة كاليفورنيــا، ٢٠٠٠ ، ص. ٢١٥-٢١٥.

ديدييــه فاســن وريتشــارد ريكثمــان، إمبراطورية الصدمــة: تحقيق في وضع الضحية، نيو جيرســي، منشــورات جامعة برنســتون،

سـوزانا فيرغسـون،»الإصغاء إلـى المحادثـات حـول الحقـوق فـي دمشــق،» دراســات مقارنــة لجنـوب آسـيا وأفريقيا والشــرق الأوســط،2015 ، المجلّــد ٣٥(٣)، ص. ٥٧٧-٥٧٤.

إيليــن ل. فليشــمان، الأمّــة ونســـاؤها «الجديــدات». الحركــة النســائية الفلســطينية ١٩٢٠-١٩٤٨، لــوس أنجلس، منشـــورات جامعــة كاليفورنيــا، ٢٠٠٣.

مايـكل فريـش، سـلطة مشـتركة. مقـالات عـن صياغـة ومعنـى التاريخ الشـفهي والعـام. نيويـورك، منشـورات جامعـة ولاية نيويـورك، ١٩٩٠.

نيل غابيام، سياسة المعاناة: مخيّمات اللاجئين الفلسطينيين في سوريا، بلومنغتون، منشورات جامعة إنديانا، ٢٠١٦.

شيرنا غلـوك، «مـا الـذي يميّز المرأة لهـذه الدرجـة؟ تاريخ المرأة الشـفهي،» الحـدود: صحيفة لدراسـات المـرأة،1977، المجلّد ۲(۲)، ص. ٣-١٧.

رونالد ج غريل وستادز تيركل مغلفات الصوت: فنّ التاريخ الشفهي، لندن، برايغر، 1991

غســان الحــاج، «نحـو علــم اجتماعــي عربي ناقــد،» موقـع إلكترونــي، الفكــر القانونــي النقــدي، ٨ نيســان/أبريل ٢٠١٣ ، متوفّر عبــر الرابـط التالــي: ]http://criticallegalthinking.com/2013/04/08/towards-a-critical-arab-social-science[آخــر زيــارة للرابـط في ٢٧ شــــاط/فيراير ٢٠٢٠].

صلاح حسن، «الفلسطينيون في سـوريا والانتفاضـة السـورية،» الدوحـة، المركز العربي للابحاث ودراسـة السياسـات، ١١ تشـرين الأوّل/أكتوبـر ٢٠١٢ ، متوفّر عبـر الرابـط التالـي: /https://www.dohainstitute.org/en/lists/ACRPS-PDFDocumentLibrary [آخـر زيـارة للرابـط في ٢٧ شـباط/فبراير ٢٠٢٠].

بيل هوكس، «اختيار الهامش كمساحة للانفتاح الجذري،» الإطار: صحيفة السينما والإعلام،١٩٨٩، المجلُّد ٣٦, ص. ١٥-٢٣.

معهـ د انعـ دام الجنســية والإدماج، «المؤتمــر العالمي المعنــي بانعدام الجنســية ،» لاهاي، معهــ د انعدام الجنســية والإدماج، ۲۰۱۹ ، متوفّــر عبــر الرابــط التالــي: https://www.institutesi.org/conference إآخــر زيارة للرابط في ۲۷ شــباط/فيراير ۲۰۲۰]. إصلاح جـاد، «إعـادة قـراءة الانتـداب البريطانـي فـي فلسـطين: النـوع الاجتماعي الهـوّة الحضريـة – الريفيـة فـي التعليم،» الصحيفـة الدوليـة لدراسـات الشـرق الأوسـط٧٠٠١ المجلَّـد ٣٩ , ص. ٣٩٠.

سعاد جوزيف، جنسية قائمة على النوع الاجتماعي في الشرق الأوسط، نيويورك، جامعة سيراكوس، ٢٠٠٠.

أثيـا كوبليتـز، «مـن ثوريين إلى مســلمين: حدّيــة الصيرورة في صفــوف الأجيال الفلســطينية فــي الدنمارك،»الصحيفــة الدولية لدراســات الشــرق الأوســط، ٢٠١٦، المجلّد ١ , ص. ٦٧-٨٠.

ميتي هادي يورغنســن لوندســفريد، «العودة إلى عالم الحواجز: التاريخ الشــفهي كأداة لمناهضة الاســتعمار في دراسة اللاجئين الفلسـطينيين من ســوريا في لبنان»، صحيفة الشرق الأوسط لدراســات اللاجئين، المجلّد ١٩٥١), ص. ٧٣-٩٥.

رانيا مكتبي، «النوع الاجتماعي وقانون الأسرة والجنسية في سوريا»، دراسات حول المواطنة، المجلَّد ١٤(٥), ص. ٥٥٢-٥٠٢.

نـور مصالحـة، طـرد الفلسـطينيين: مفهـوم «الترانسـفير» أو الانتقال فـي الفكـر السياسـي الصهيونـي،1948-1882 ، بيروت، مؤسّسـة الدراسات الفلسـطينية، ١٩٩٢.

نور مصالحة، نكبة فلسطين: تاريخ مناهضة الاستعمار ورواية التبعية واستعادة الذاكرة، لندن، دار زيد للنشر، ٢٠١٢.

كريســتين امينيســتر، «إطار نســوي لمقابلة التاريخ الشــفهي،» في: شــيرنا ب. غلوك و دافني بطي (ناشــرون)، كلمات النساء، نيويورك، راوتلدج، ١٩٩١، ص. ٢٧-٤٢

أنالــي مــورز، «فــي الظهــور والاختفاء: تمثيل النســاء في فلســطين في ظلّ الانتــداب البريطانــي،» صحيفة ثاموريــس، المجلَّد ٣(٢), ص. ٢٧٩-٣١٠.

نينا مـوراي، «انضمّـوا إلى الثورة النسـوية في العمل لمعالجـة قضية انعدام الجنسـية،» موقـع إلكتروني، الشـبكة الأوروبية https://www.statelessness.eu/blog/join-feminist-rev : متوفّر عبر الرابط التالي: -https://www.statelessness.eu/blog/join-feminist-rev يوليو/ تموز ٢٠١٩ ، متوفّر عبر الرابط التالي: -https://www.statelessness.eu/blog/join-feminist-rev ، متوفّر عبر الرابط في ٢٠ شـباط/فبراير ٢٠٢٠].

موسى ذيبة، «تحدّيات عدم الكشـف عـن الهوية والتمثيل فـي البحث النوعـي التعليمي في مجتمع محلّي صغير: اسـتعراض لرحلـة البحـث التي قمت بها،» مقارنة: صحيفـة التعليم المقارن والدولي، المجلّـد ٤٢٤(٤), ص. ٤٨٣-٤٩٥.

نافذ نزال، الهجرة الفلسطينية من الجليل، ١٩٤٨ ،بيروت، مؤسّسة الدراسات الفلسطينية، ١٩٧٨.

تجمع اللاجئيـن الفلسـطينيين، موقـع إلكتروني، تجمع اللاجئيـن الفلسـطينيين، متوفّر عبر الرابـط التالـي: /http://palref.com [آخـر زيارة للرابـط في ۲۷ شـباط/فبراير ۲۰۲۰].

جولي بيتيت، مشهد الأمل واليأس: مخيّمات اللاجئين الفلسطينيين، فيلادلفيا، منشورات جامعة بنسلفانيا، ٢٠٠٥.

أحمد سعدي وليلي أبو لغد، النكبة: فلسطين، ١٩٤٨ ومزاعم الذاكرة، نيويورك، منشورات جامعة كولومبيا، ٢٠٠٧.

ربى صالح، «أجســاد تمشــي وأجســاد تتكلّم وأجســاد تحبّ: اللاجئات الفلســطينيات والعاطفــة والسياســة العادية،» صحيفة أنتيبــود، ٢٠١٦، المجلّد ٤٩, ص. ٧٤٢-٧٤٠.

روزماري صايغ، الفلسطينيون: من فلاحين إلى ثوريين، لندن، دار زيد للنشر، ١٩٧٩.

روزماري صايغ، أعداء كثيرون: التجربة الفلسطينية في لبنان، لندن، دار زيد للنشر، ١٩٩٤.

روزماري صايغ، «نساء المخيّم الفلسطيني كراويات للتاريخ،» صحيفة الدراسات الفلسطينية، المجلّد ٢٧(٢)، ص. ٤٢-٥٨.

روزمــاري صايــغ، «قصــص النكبــة كما تخبرهــا النســاء: بين الوجــود والمعرفــة،» في: أحمد ســعدي و ليــلا أبو لغد(ناشــرون)، النكبــة: فلسـطين، ١٩٤٨ ومزاعــم الذاكـرة، نيويورك، منشــورات جامعــة كولومبــي، ٢٠٠٧ ، ص. ١٦٥-١٦٥. روزماري صايغ، «استثناء النكبة من «أنواع الصدمة»،» صحيفة الدراسات الفلسطينية، ٢٠١٣ ،المجلَّد ١٤٤٣)، ص. ٥١-٦٠.

روزمــاري صايــغ، «إســكات النكبــة وتعدّي التاريخ الشــفهي الفلســطيني،» فــي: نهلة عبــدو ونــور مصالحة (ناشــرون)، تاريخ شــفهي للنكبـة الفلســطينية، لندن، دار زيــد للنشــر، ٢٠١٨ ، ص. ١١٤-١٣٥٥.

بثينــة شــاهين، «القاصــرون فــي اليرمــوك: وضعهــم ونزوحهــم... تصرّفهــم مــن خــلال الأوجــه الثقافيــة والأنشــطة النفســية الاجتماعية والأعمال الحياتية اليومية،» الصحيفة البريطانية لدراســات الشــرق الأوســط، نوفمبر/ تشــرين الثانــي ٢٠١٨، ص. ١٦-١.

بثينــة شــاهين، «تضاربــات الجنســية: ســوريون لاجئــون يســتجيبون لتضاربــات الجنســية فــي الدانمــارك،» صحيفة دراســات اللاحئـــر،،fez107.،2020

نــادرة شــلهوب-كيفوركيان، «المــرأة الفلســطينية وسياســة امتنــاع الرؤية: نحو منهجية نســوية،» منشــورات الســـلام: صحيفة جنــوب آســيا لبناء الســـلام ، 2010، المجلّــد ۱۳ (۱)، ص. ١-٢١.

آج أ. تيلتنسي، «اللاجئون الفلسطينيون في سـوريا: رأس المال البشـري والموارد الاقتصادية وظروف العيـش،» بورغتة، فافو، https://www.fafo.no/index.php/en/publications/fafo-reports/item/palestinian-refugees-in-syria-hu-متوفّر عبـر الرابـط التالـي: man-capital-esconomic-resources-and-living-conditions [آخـر زيارة للرابط في ٢٧ شـباط/فبراير ٢٠٢٠].

آن فالـك، وليزلـي بـراون، العيـش مع جيم كـرو: الأميركيات من أصـل أفريقي وذكريــات الجنــوب المفصول عنصريًــا، نيويورك، منشــورات بالغرايف مكميلان، ٢٠١٠.

آن فالـك وآخـرون، «إشــراك المجتمعـات المحلّية والطـلاب في الصفوف: دروس مســتقاة من مشــروع فوكس بوينــت للتاريخ الشــفهي،»صحيفة التاريخ الشــفهي، المجلّد ١٣٨. ١٥٧٠)، ص. ١٦٥٧.

لورينزو فيراتشيني، الاستعمار الاستيطاني: لمحة عامة نظرية، هامبشاير، بالغرايف مكميلان، ٢٠١٠.

منظّمـة النسـاء الآن مـن أجل التنمية، موقع إلكتروني، منظّمة النسـاء الآن من أجـل التنمية، متوفّر عبر الرابـط التالي: //:https:// /women-now.org/آخر زيارة للرابط في ٢٧ شـباط/فبراير ٢٠٢٠].

سمر يزبك، المشاة، بيروت، دار الآداب، ۲۰۱۷.

سمر يزبك، تسع عشرة امرأة سوريات يروين، ميلانو، منشورات المتوسّط، ميلانو، ٢٠١٨.

إليز ج. يونغ، حاميات التاريخ: المرأة والنزاع الإسرائيلي-الفلسطيني، نيويورك، منشورات تيتشرز كوليدج، ١٩٩٢.

إليـز ج. يونـغ، «مـن دايةٍ إلى طبيبة: الصحّـة والنوع الاجتماعي والسـباق للتحكّم في صنـع المعرفة في فلسـطين الانتدابية،» صحيفة ثاموريس،1997، المجلّد ٤(٢) ، ص. ٣٤٧-٣٥٨.

إليــز ج. يونـغ، النوع الاجتماعي وبناء الأمّة في الشــرق الأوســط: اقتصاد الصحّة السياســي من فلســطين الانتدابية إلى مخيّمات اللاجئين فــى الأردن، لندن، بلومزبري اكاديميك، ٢٠١٢.

نيرا يوفال-دايفس، النوع الاجتماعي والأمّة، لندن، منشورات سايج، ١٩٩٣.

نيرا يوفال-دايفس،» النساء وتناسل «الأمّة» البيولوجي، "المنتدي الدولي لدراسات المرأة، ١٩٩٦، ،المجلّد ١٩ (١-٦)، ص.١٧-٢٤.

رفيـف زيـادة، «رحلات التجريد: اللاجئون الفلسـطينيون من سـوريا فـي مواجهة الحصن الأوروبـي، « موقع إلكترونـي، داركماتر، 2016، متوفّـر عبر الرابـط التالـي: -http://www.darkmatter101.org/site/2016/05/16/journeys-of-dispossession-palestinian-refu[آخـر زيـارة للرابط في ۲۷ شـباط/فبراير ۲۰۲۰].

